
Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

15 

http://www.fera-journal.eu 

Thukydides und die Faszination der Macht – eine Problemskizze* 

 

Rainer Wiegels 

 

 

 

Vorbemerkung 

 

Gleichermaßen unverkennbar wie verständlich ist, dass sowohl in der Vergangenheit 

als auch aktuell Thukydides und sein Werk über den Peloponnesischen Krieg immer 

wieder Gegenstand der Forschung unterschiedlicher Wissenschaftsdisziplinen waren 

und sind – und dies wird zweifellos auch künftig der Fall sein. Dabei reicht die Band-

breite thematischer Fokussierungen von minutiöser Detailuntersuchung bis hin zur 

Analyse umfassender historischer Zusammenhänge, die weit über eine ausschließlich 

enge Bindung an Autor und Text hinausgehen, aber in jedem Fall daraus wesentliche 

Impulse ziehen. Der Grund hierfür liegt zweifellos im Werk selber und seinen komple-

xen Interpretations- und Deutungsmöglichkeiten auf der Grundlage unterschiedlicher 

Perspektiven und mit durchaus kontroversen Folgerungen. Dies betrifft schon die seit 

dem 2. Weltkrieg aufgekommene Kontroverse um Thukydides als objektiven Histori-

ker oder emotionalen Schriftsteller, dessen Geschichtsschreibung stark von subjektiven 

Wertungen (mit-)bestimmt ist.1 Sich trotz der Bibliotheken füllenden Sekundärliteratur 

erneut mit Thukydides, seiner Schrift und dem historischen Umfeld zu befassen, ist 

daher ein gewagtes Unterfangen, welches weder dem Anspruch genügen kann, die Viel-

falt an Ansichten und Folgerungen auch nur annähernd zu erfassen und auszuwerten, 

noch einen solchen Anspruch überhaupt erheben will. Vielmehr mag die Beschäftigung 

mit Thukydides und der Gedankenwelt seiner Zeit unter Fokussierung auf das Problem 

»Macht« durch das Bemühen um ein eigenes Verständnis nach Maßgabe persönlichen 

Interesses bestimmt und gerechtfertigt sein. Dieses erfolgt jedenfalls im Wissen um das 

Vorliegen einer allenthalben anerkannten bedeutungsvollen Schrift, aber auch weiterer 

zentraler Texte aus einer zwar weit zurückliegenden Vergangenheit, deren aktuelle Re-

levanz jedoch nach wie vor unbestritten ist. Entsprechend diesen Voraussetzungen sind 

 
* Ich danke meinem Kollegen Krešimir Matijević und seiner Mitarbeiterin, Frau Yannika Höpfner, für 

Hilfe bei der  redaktionellen Bearbeitung. 
1 Zur ‚neuen‘ Sicht auf das Werk des Thukydides, in welcher die Persönlichkeit des Historikers hervor-

gehoben wird, die stark auf die kunstvolle Gestaltung seines Werkes Einfluss genommen habe, und zu-

gleich gegen eine zu positivistische Auslegung der berichteten Ereignisse s. etwa DE ROMILLY 1956; 

BOWERSOCK 1965; STAHL 1966; FINLEY 1968; PARRY 1972: „an intensely personal and tragic work … 

its intensity of feeling everywhere reminds us of Thucydides‘ personal involvement“ (p.47); HUNTER 

1973: „the least objective of the historians“ (p.183), der mit seiner Darstellungsweise den Leser „fest im 

Griff hat“ (p. 115); CONNOR 1977 mit der Frage als Titel seiner Abhandlung: „A Post Modernist Thucy-

dides?“ und der Ansicht, dass Thukydides als Historiker und Künstler zugleich wahrgenommen werden 

kann und sollte bei Beachtung der Verbindung von historischer Integrität mit künstlerischer Intensität in 

Bezug auf sein Werk. – Das kritische Verhältnis von Fakten und gestaltetem Bericht wird in der Theorie 

der Geschichtswissenschaft seit einiger Zeit erneut grundsätzlich und somit auch bezogen auf die Thuky-

dides zugeschriebene Objektivität, Rationalität und einen ihm teilweise unterstellten Positivismus in sei-

ner Geschichtsschreibung diskutiert. Nicht zuletzt dürfte die Berichterstattung in modernen Medien für 

ein kritisches Verständnis des Verhältnisses zwischen Fakten und subjektiver Deutung besonders sensi-

bilisiert haben und dies auch angesichts der Erkenntnis, dass Berichte – und seien sie auch fiktiv und ihre 

Inhalte bloß erdacht – gleichsam ‚Fakten‘ schaffen können. Davon nicht unberührt sind auch aktuelle 

Analysen politischer Geschehnisse und ihr Verständnis im Spiegel geschichtlicher Vorgänge bzw. um-

gekehrt die Deutung geschichtlicher Ereignisse im Spiegel der Gegenwart, s. auch weiter unten im „Prob-

lemaufriss“ sowie im speziellen Abschnitt zu Thukydides. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

16 

http://www.fera-journal.eu 

die folgenden Überlegungen gewissermaßen als Problemskizze bzw. Annäherung an 

ein komplexes und umfassendes Problemfeld und nicht etwa als dessen erschöpfende 

Behandlung zu verstehen, wobei der weitgehend direkte Bezug auf die Quellen eine 

wesentliche Leitlinie bilden soll. 

 

 

I. Problemaufriss 

 

1948 veröffentlichte Gerhard Ritter die sechste, umgearbeitete Auflage seiner erstmals 

1940 erschienenen Studie: Machtstaat und Utopie, welche den Zeitverhältnissen ent-

sprechend vorsichtig gefasste, bis zu einem gewissem Grad auch zweideutige und ver-

klausulierte Formulierungen und Gedankengänge enthielt, die er dann nach dem 2. 

Weltkrieg in der 6. Auflage gegenüber möglichen Missverständnissen zu verteidigen 

und klarer und deutlicher vorzutragen unternahm. Während die früheren Editionen 1 

bis 4 den Untertitel Vom Streit um die Dämonie der Macht seit Machiavelli und Morus 

trugen, rückte mit der 1947 erschienenen 5. Auflage Die Dämonie der Macht program-

matisch als Leittitel ins Zentrum. Der Untertitel war jetzt allgemeiner und grundsätzli-

cher als der frühere formuliert und lautete Betrachtungen über Geschichte und Wesen 

des Machtproblems im politischen Denken der Neuzeit. Nach einer kurzen Einleitung, 

in welcher Ritter Die Renaissance als Geburtsstunde des modernen Staates als Angel-

punkt seiner Überlegungen thematisiert, konstatiert er, dass an Stelle der Kirche der 

Staat mehr und mehr die eigentlich lebensbestimmende Macht wurde und der europäi-

schen Menschheit ein neuer Sinn für das Wesen des Politischen aufging. Nach Ritter 

waren es die politischen Denker der Renaissance – allen voran Niccolò Machiavelli und 

Thomas Morus –, welche die Dämonie der Macht als neues Erlebnis der Zeit ins Be-

wusstsein gehoben haben, nicht ohne das geistige Erbe zu verkennen, auf dem die 

grundlegenden Voraussetzungen der politischen Theorie des 16. Jahrhunderts in affir-

mativer wie abweisender Verarbeitung beruhten.2  Einen wesentlichen Anteil daran 

hatte die Antike mit ihrem Nachdenken über Wesen und Bedeutung des Politischen und 

damit insbesondere über das Phänomen »Macht« in Theorie und politischem Alltag, 

wobei sich die Formen der geistigen Auseinandersetzung und der politischen Praxis 

nach Ziel und Inhalt deutlich voneinander unterschieden und verständlicherweise ihrer-

seits eigenen Voraussetzungen und Entwicklungen unterlagen. Die intensive Diskus-

sion hierüber in Antike und Neuzeit hat verständlicherweise zu einer Fülle von grund-

sätzlichen wie auch spezifischen, fallbezogenen Analysen und Folgerungen geführt, die 

auch weiter fortgeschrieben werden, wobei wir uns an dieser Stelle eine auch nur annä-

hernd erschöpfende Behandlung der komplexen Problematik von Macht versagen müs-

sen, auch wenn die diesbezüglichen Überlegungen im Wesentlichen eine zeitlich be-

grenzte Epoche in den Blick nehmen, nämlich das Klassische Griechenland und 

 
2 Allenthalben bekannt sind die Kernwerke der beiden genannten Autoren, insbesondere Machiavellis 

um 1513 verfasste, aber erst 1532 gedruckte Schrift Il Principe (gemeinhin mit Der Fürst wiedergegeben, 

aber mit berechtigter Kritik daran schon MEHMEL 1948, 154 Anm. 5, der an Principe als Leittitel auch 

für die deutsche Übersetzung der Schrift festhält). Des weiteren bedeutungsvoll sind seine wohl um die-

selbe Zeit wie der Principe verfassten Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio (vereinfacht und inter-

pretierend als Überschrift etwa übersetzt mit Gedanken über Politik und Staatsführung [R. Zorn] oder 

kurz Discorsi betitelt). – Für Thomas Morus ist besonders auf die 1516 erstmals gedruckte Utopia (… 

De optimo rei publicae statu deque nova insula Utopia [deutsch Von der besten Verfassung des Staates 

und von der neuen Insel Utopia, gemeinhin kurz Utopia] zu verweisen. Neben dem Florentiner Machia-

velli sei zumindest sein Landsmann und Zeitgenosse Francesco Giucciardini (1483-1540) erwähnt, der 

u. a. eine lange Zeit als maßgebend erachtete Storia d’Italia (ab 1492) verfasste; er war gleichermaßen 

Freund wie Konkurrent Machiavellis.  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

17 

http://www.fera-journal.eu 

insbesondere das 5. Jahrhundert und den vor allem in diesem Zeitabschnitt erfolgten 

theoretischen Auseinandersetzungen mit Macht und deren praktischer Umsetzung im 

alltäglichen, insbesondere politischen Handeln. 

Über die Aktualität der Fragestellung kann kein Zweifel bestehen. In nahezu allen 

Arbeiten, welche sich mit dem Problem von Macht und Recht und ihrem komplexen 

Verhältnis  zueinander sowohl in der antiken Gedankenwelt als auch in ihrem Bezug 

zur damaligen Realität beschäftigen, spielt die Analogie zur Zeitgeschichte, hier insbe-

sondere  zu den aktuellen politischen Verhältnissen, unausgesprochen oder auch expli-

zit eine zentrale Rolle des Erkenntnisinteresses. Dabei scheint sich die Gegenwart 

gleichsam in einer weit zurückliegenden Vergangenheit zu spiegeln, wenngleich gebro-

chen durch den Zeitabstand und die gewandelten konkreten Bedingungen und Voraus-

setzungen. In vergleichender Sicht werden Übereinstimmungen in Auffassungen und 

Handlungsweisen erkennbar oder zeichnen sich zumindest mehr oder weniger deutlich 

ab, sie sind aber dennoch nicht ohne weiteres und unbesehen im vollen Umfang über-

tragbar. Einmal Geschehenes wiederholt sich bekanntlich nie vollständig und in jeder 

Hinsicht, ist aber möglicherweise dennoch mit Ereignissen und Verhältnissen zu ande-

ren Zeiten bei Berücksichtigung und erforderlicher Abstraktion von zeitbedingten, kon-

kreten Umständen vergleichbar. Selbst bei Betrachtung einer unter historischen Ge-

sichtspunkten relativ kurzen Zeitspanne wie des 5. Jahrhunderts v. Chr. mit zentraler 

Perspektive der Attischen Demokratie sollte man jedenfalls auch nicht blind sein für 

überzeitliche Tendenzen. Bevor der Historiker aber allzu schnell Parallelen zwischen 

Antike, Früher Neuzeit oder auch Zeitgeschichte zieht, wird er immer auch die Frage 

nach der Vergleichbarkeit des Unvergleichlichen, die sich insbesondere im Rekurs auf 

die jeweilige konkrete historische Situation stellt, zu bedenken haben. Demnach ist es 

angeraten, wenn nicht zwingend geboten, die Vergleichsebenen mit ihren jeweiligen 

Grenzen stets im Auge zu behalten.3 

Es kann jedenfalls nicht überraschen, dass Vorstellungen und entsprechend 

kontroverse Debatten über Macht und deren Rolle in Politik und Gesellschaft vergan-

gener Epochen insbesondere in Zeiten aktueller Krisen und außenpolitischer Spannun-

gen verstärkte Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Nicht von ungefähr erschien die erste 

Auflage der Schrift von Gerhard Ritter in der Phase des Zweiten Weltkrieges. Dies gilt 

gleichermaßen auch für die vorliegende Studie im Hinblick auf die aktuelle weltpoliti-

sche Lage. Im Verlauf des Jahres 2025 geriet neben der schon länger im Fokus kriege-

rischer Auseinandersetzungen stehenden Ukraine das zu Dänemark gehörende Grön-

land – vergleichsweise gering an Bevölkerung und Machtmitteln, aber reich an Roh-

stoffen, dazu strategisch bedeutungsvoll zwischen rivalisierenden Großmächten und 

deren auf Kontrolle gerichtetes Interesse gelegen – in den Fokus der aktuellen 

 
3 In der jüngeren geschichtstheoretischen Diskussion um die Perspektiven von Ereignis- und Strukturge-

schichte wurde wiederholt der Anspruch einer einerseits skeptisch zu beurteilenden und sogar gänzlich 

abzulehnenden oder andererseits wünschenswerten und geradezu geforderten „Aktualisierung“ (selbst-

verständlich nicht sachfremden) geschichtlicher Forschung und ihrer Ergebnisse erörtert. Ein „Für“ oder 

„Gegen“ eine bestimmte Art der Behandlung eines geschichtlichen Stoffes erscheint uns aber keine plau-

sible Alternative zu sein. Das vorauszusetzende Erkenntnisinteresse des Forschenden eröffnet schon als 

solches einen für wichtig, zumindest aber für interessant erachteten Blick auf die Geschichte, der nicht 

zwingend von allen geteilt werden muss, vgl. etwa zu Standortbindung und Zeitlichkeit KOSELLECK 

1977. Was die praktische Forschung und deren Ergebnisse betrifft, erscheint es müßig, sie unter das 

Diktat bestimmter theoretischer Vorgaben hinsichtlich ihrer Relevanz zu stellen, jedoch erfordert eben 

das Erkenntnisinteresse seiner Zielsetzung entsprechend das Bedenken der Reichweite und gegebenen-

falls des Maßes an erforderlicher Abstraktion von Einzelerscheinungen hinsichtlich der gewonnenen Ein-

sichten, um über positivistische Feststellungen eines bloßen Faktums hinaus zu gelangen. Dass diese 

Frage auch im Zusammenhang steht mit den in und mit der „Annales-Historik“ diskutierten Grundsatz-

fragen der Geschichtswissenschaft, sei nur am Rande vermerkt.  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

18 

http://www.fera-journal.eu 

internationalen Politik in Folge von Annexionsbestrebungen einer dieser Großmächte. 

Im Januar 2026 fand in Davos eine Weltwirtschaftskonferenz statt, bei der das ‚Grön-

landproblem‘ einen nicht unwesentlichen Bestandteil der Diskussionen einnahm. Auf 

dieser Konferenz äußerte sich der kanadische Premierminister Marc Carney u. a. mit 

Verweis auf Thukydides wie folgt: … „Nostalgie ist keine Strategie … Die Macht der 

weniger Mächtigen beginnt mit Ehrlichkeit. Jeden Tag werden wir daran erinnert, dass 

wir in einer Ära der Rivalität zwischen Großmächten leben. Dass die auf Regeln basie-

rende Ordnung verblasst. Dass die Starken tun, was sie können, und die Schwachen 

leiden, was sie müssen. Dieser Aphorismus von Thukydides wird als unvermeidlich dar-

gestellt – als natürliche Logik der internationalen Beziehungen, die sich wieder durch-

setzt. Angesichts dieser Logik neigen Länder stark dazu, sich anzupassen, um zurecht-

zukommen. Um entgegenzukommen. Um Ärger zu vermeiden. In der Hoffnung, dass 

Konformität Sicherheit bringt. Das wird sie nicht…“ (Qu.: BILD v. 21.01.2026). Der 

Bezug auf Thukydides und das Schicksal der „kleineren“ Mächte, die in die Mühlen 

der Großmächte geraten, erfolgt nicht von ungefähr, hat doch der antike Autor diese 

Grundkonstellation gleichsam exemplarisch analysiert, wie weiter unten dazulegen sein 

wird (vgl. Kap. V, bes. nach Anm. 184). 

Der Ausgangspunkt des Versuchs, sich dem Problem von Macht im Denken und 

Handeln im Klassischen Griechenland4 zumindest anzunähern, liegt vor allem im Be-

mühen um Kenntnisnahme, Verständnis und Deutung grundsätzlicher theoretischer, 

aber aus der Realität gewonnener und wiederum auf dieselbe zu beziehender Zusam-

menhänge. Zugleich geraten auf diese Weise und unter Berücksichtigung der jeweiligen 

konkreten, vornehmlich politischen Situation, Rechtfertigung, Funktion und Anwen-

dung von Macht in ihren verschiedenen Ausdrucksformen in den Blick. Nachgefragt 

werden somit theoretische, geistesgeschichtliche Strukturen und deren Konzeptualisie-

rung mit Bezug auf mögliche Typik von Geschehnissen, ohne deren unterschiedlichen 

Konkretisierungen und Umsetzungen in der Wirklichkeit zu verkennen oder vorschnell 

allgemeingültige Verbindlichkeit zu postulieren. Es wäre naheliegend oder vielleicht 

auch angebracht, an dieser Stelle einige grundsätzliche Überlegungen zur Verwendung 

des Begriffes »Macht« im populären Verständnis, aber auch jenseits desselben, anzu-

fügen, jedoch würde dies angesichts der intensiven und breit geführten Diskussion über 

Macht als ein auf Grund unterschiedlicher Anschauungen und Wertvorstellungen „es-

sentially contested concept“ mit den ihr innewohnenden, vielfältigen Dynamiken weit 

über unser konkretes Anliegen hinausführen. »Macht« zählt bekanntlich zu den Zent-

ralbegriffen der Sozialwissenschaften und insbesondere der politischen Soziologie. Die 

Schwierigkeit, zu einem angemessenen Verständnis von Macht zu gelangen, besteht 

nicht zuletzt darin, dass Macht nichts Dingliches, Quantifizierbares ist, sondern eine 

Eigenschaft sozialer Beziehungen, die erst im konkreten Handeln auf unterschiedliche 

Weise zum Ausdruck kommt und Gestalt gewinnt sowie dynamische Prozesse in Gang 

setzt und bestimmt. Stufen der Verfestigung von Macht tendieren insbesondre im poli-

tischen Bereich zu Herrschaft.5 

 
4 Sofern nicht eigens vermerkt, beziehen sich im Folgenden Datierungen aus der Ära des antiken Grie-

chenland auf die Zeit „v. Chr.“. 
5 Auch wenn Macht (wie auch Gewalt) im landläufigen Verständnis eher negativ konnotiert ist, gilt dies 

keineswegs durchgängig, wie schon die Vielzahl von Wort- und Sachverbindungen mit Macht und mög-

lichem Bezug zu Sicherheit, Ehre, Autorität, Einfluss oder Erfolg, aber auch Partizipation und Kommu-

nikation (H. Arendt) aufzeigt. Max Weber geht dagegen von einem zielgerichteten Handlungsmodell 

aus, bei dem der Akteur die geeigneten Mittel auswählt, um zum angestrebten Ergebnis zu gelangen. 

Akteure sind nicht nur Personen (einzelne oder Gruppen), sondern dies können auch Organisationen oder 

Institutionen sein. Die Verfügung über die Mittel, welche die Durchsetzung des Willens einem Gegen-

über ermöglichen, nennt WEBER (WuG) „Macht“, ARENDT 1970 „Gewalt“. Grundsätzlich ist Macht eng 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

19 

http://www.fera-journal.eu 

Nicht von ungefähr, wenngleich grundsätzlich nicht zum ersten Mal, so doch auf be-

sondere Weise kommt bei der Beschäftigung mit Macht als einem zentralen Problem 

im Klassischen Griechenland der Geschichtsschreibung des Thukydides und seinem 

Werk über den Peloponnesischen Krieg6 besondere Bedeutung zu, in welchem die an-

gesprochene Problematik gleichsam exemplarisch behandelt zu sein scheint. Dies gilt 

vor allem für den Melierdialog (Thuk. 5,85-116), der sicherlich eindrucksvollsten, aber 

nicht einzigen Behandlung der Machtfrage im Kriegsbericht und von Thukydides allein 

schon durch die ungewöhnliche dialogische Gestaltung und zentrale Platzierung in sei-

nem Werk vor der Peripetie des Kriegsgeschehens besonders hervorgehoben. Unabhän-

gig aber von dieser vom Autor besonders betonten Auseinandersetzung über das Ver-

hältnis von Macht, Gewalt und Recht durchzieht die Machtfrage in verschiedenen Per-

spektiven die gesamte Schrift, und dies nicht nur in eher theoretischen Erörterungen 

und politischen Debatten mit kontroversen Ansichten und Folgerungen, sondern offen-

bart sich auch und gerade im Ereignisbericht als solchem. Um besser zu verstehen, wa-

rum das Problem »Macht« generell im 5. Jahrhundert und hier besonders für Thukydi-

des zentrale Bedeutung gewonnen hatte, sei hier eine der mentalitätsgeschichtlichen 

Geschichtsbetrachtung verpflichtete Analyse von Kurt A. Raaflaub vorangestellt. Im 

Hinblick auf die Herrschaftsbildung Athens im Seebund und die Entwicklung zur De-

mokratie gelangt dieser zu folgendem Urteil: „Aus der Herrschaft im Seebund und der 

Macht (κράτος) in der Hand der Gesamtheit der Bürger ergab sich die einzigartige Si-

tuation, dass einige wenige zehntausend Männer, der Demos von Athen, von einem 

tiefen Bewusstsein ihrer Macht und Möglichkeiten durchdrungen, direkt und indirekt 

die Geschicke von Hunderten anderer Städte bestimmten. Die Macht ihrer Stadt und in 

ihrer Stadt, die Gewinnung, Erhaltung, Organisierung und Ausbeutung von solcher 

Macht bestimmten das ganze Denken und Handeln dieser Bürgerschaft. Nur wenn man 

sich all dies vergegenwärtigt, wird man verstehen können, weshalb fast die gesamte 

Bürgerschaft scheinbar vorbehaltlos der Faszination durch diese Macht (! – kursiv: 

R.W.) erlag, weshalb Macht zum allgegenwärtigen Inhalt und Ziel der Politik und in 

einer für die Nachwelt schockierenden Offenheit propagiert, gerechtfertigt und verehrt 

werden konnte.“7 Im Geschichtswerk des Thukydides steht jedenfalls die zentrale Be-

deutung von Macht, man kann auch sagen: deren problematische Rationalität, außer 

Frage.8 Desgleichen aber auch die moderne Hochschätzung des Autors nicht nur als 

 
verbunden mit Entstehung und Ausdifferenzierung von sozialen und folgend auch politischen Strukturen. 

Macht ist somit ein wesentliches Element entsprechender Beziehungen: „Macht bedeutet jede Chance, 

innerhalb einer sozialen Beziehung, den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen“ (WE-

BER, WuG I, I § 16; II, 9 § 1). Siehe zu den sozialwissenschaftlichen Theorien und Konzeptionen die 

informative Abhandlung Macht und Herrschaft in der wissenschaftlichen Kontroverse von P. IMBUSCH, 

in: IMBUSCH (Hg.) 2013, 9-36; als zeitübergreifendes Übersichtswerk versteht sich MANN 1998-2001, 

darin Bd. 1: Von den Anfängen bis zur griechischen Antike (1998). – »Macht« ist bekanntlich ein zent-

raler Gegenstand verschiedener wissenschaftlicher Disziplinen wie etwa der Philosophie (einschließlich 

der seit einigen Jahren wieder verstärkt in den Blick genommenen Philosophischen Anthropologie), Psy-

chologie, Soziologie, Ökonomie oder Politik und natürlich auch von Philologie und Geschichte und kann 

nur in deren jeweiligem Rahmen angemessen und umfassend behandelt werden, ganz abgesehen von den 

wechselseitigen Verflechtungen. Die Literatur ist entsprechend weit gestreut, und dies gilt nicht zuletzt 

auch für den Problemkomplex »Macht und Politik«. Die Bemühungen der politischen Theoretiker zeiti-

gen seit der Antike je nach gewählter Perspektive immer neue Definitionen und konzeptionelle Deutun-

gen. Wir müssen uns hier mit den von der Quellenlage vorgegebenen Sachfragen und Antworten begnü-

gen. Bezogen auf Thukydides als zentrales Ziel unserer Erörterung können nur einige Aspekte der neu-

zeitlichen Rezeptionsgeschichte beiläufig angesprochen werden. 
6 Ein originaler Titel des unvollendet gebliebenen Werkes ist nicht überliefert.  
7 RAAFLAUB 1988, 341 f.  
8 Die Rationalität politischer Macht bei Thukydides, Machiavelli und Foucault untersucht STOCKHAM-

MER 2009. Mit Die Kunst der Macht hat REINHARDT 2014 (= 22022) seine Biographie Machiavellis 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

20 

http://www.fera-journal.eu 

Geschichtsschreiber, der die Zusammenhänge von Ereignissen und Ursachen „synop-

tisch“ erfasste, sondern auch als politischer Denker, der die grundsätzlichen Mechanis-

men der praktischen Politik aufdeckte und insofern unmittelbar mit aktuellen Entwick-

lungen der Gegenwart in Beziehung gesetzt werden kann. Schon für Thomas Hobbes 

war im frühen 17. Jahrhundert Thukydides „the most politic historiographer that ever 

writ”,9 und in vielen zeitgeschichtlichen politischen Analysen erfolgte wiederholt und 

erfolgt weiterhin der Rückgriff auf das Werk des Thukydides. Auffallend ist dieser Be-

zug in der politologischen Literatur insbesondere seit dem 20. Jahrhundert, die von Ge-

genwartsanalysen und grundlegenden Erscheinungsformen des Politischen ausgeht und 

Entsprechungen im Werk des antiken Autors aufsucht und zu finden glaubt wie etwa 

zum „Kalten Krieg“, zu bipolarer oder pluralistischer Herrschaftsstruktur, zum Primat 

der Außenpolitik und zum Postulat eines politischen Realismus, dem Ideologie und 

Moral allenfalls bei-, aber nicht übergeordnet werden dürfen usw. In den USA ent-

sprach insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg für lange Zeit das Konzept des poli-

tischen Realismus als Forschungsrichtung, welcher die Begriffe »Macht« und »Inte-

resse« zum Ausgangspunkt aller analytischen Prozesse machte, der Zielrichtung der 

amerikanischen Außenpolitik.10 Mit der Änderung der politischen Weltlage und damit 

von einer bipolaren zu einer pluralistischen Außenpolitik geriet in den USA auch das 

Postulat einer ausschließlich an den Zwecken und Erfordernissen einer auf Realismus 

abhebenden Politik in die Kritik und man begann, auch Thukydides neu zu interpretie-

ren durch Betonung der Mäßigung im Zuge einer Machtpolitik, welche dem Perikles 

zugeschrieben wurde.11 Im Jahr 2004 vermerkt P. Varvaroussis aber auch: „Die Motive 

des außenpolitischen Handelns, »Furcht«, »Ehre« und »Nutzen«, die in abwechselnder 

Reihenfolge der Aufrechterhaltung und Erweiterung der Athener Hegemonie dienten, 

bestimmen auch heute die Außenpolitik der Weltmacht. Somit sind Thukydides’ Emp-

fehlungen aus der Politik der »Apragmosyne« oder der »Polypragmosyne« zur Mäßi-

gung und gleichzeitig zur Erkenntnis der Gefahren heute aktueller denn je.“12 Nimmt 

man wiederum die Tagespolitik des Frühjahrs 2025 in den Blick, zeigt sich eine 
 

betitelt. Zu Thukydides und Machiavelli auch REINHARDT 1948 (= 1966) 237-284. – Wiederholt zitiert 

wird die Einschätzung von Friedrich Nietzsche: … „meine Cur von allem Platonismus war zu jeder Zeit 

Thukydides. Thukydides und, vielleicht, der Principe Macchiavell's sind mir selber am meisten verwandt 

durch den unbedingten Willen, sich nichts vorzumachen und die Vernunft in der Realität zu sehn …“ 

(Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert: Was ich den Alten verdanke [aus 

1888] 2). Vgl. auch Nietzsche in Morgenröte III 167 (aus 1881): „…Was liebe ich an Thukydides, was 

macht, daß ich ihn höher ehre als Plato? Er hat die umfänglichste und unbefangenste Freude an allem 

Typischen des Menschen und der Ereignisse und findet, daß zu jedem Typus ein Quantum guter Vernunft 

gehört: diese sucht er zu entdecken. Er hat eine größere praktische Gerechtigkeit als Plato; er ist kein 

Verlästerer und Verkleinerer der Menschen, die ihm nicht gefallen oder die ihm im Leben wehe getan 

haben…“ 
9 Im Widmungsschreiben von Hobbes in seiner Thukydidesübersetzung ins Englische 1628/1629 p. VIII; 

s. auch weiter unten Anm. 151. 
10 Bezeichnend ist die Betonung des politischen Realismus als Maßgabe der Außenpolitik durch den 

damaligen US-Außenminister George Schulz in einer Rede im Jahr 1985 vor dem National Committee, 

in welcher er bekräftigt: „A Foreign Policy based on realism cannot ignore the importance of either 

ideology or morality. But realism does require that we avoid foreign policies based exclusively on moral 

absolutes divorced from political reality […].“ (Zitat bei VARVAROUSSIS 2004, 303). 
11 Zur Problematik des Realismus bei Thukydides und Machiavelli, „the two originators of the realistic 

school“, gelangt FORDE 1992, der die Schwierigkeit betont, Realismus auf internationaler Ebene mit ge-

nereller Hingabe an ethische Normen in allen, nicht zuletzt auch den innerstaatlichen Lebensbereichen 

zu versöhnen, zu dem Ergebnis: „I conclude that while for Machiavelli international realism is only a 

part of a more general ethical skepticism, Thucydides tries to manage a difficult if not tragic tension 

between the requirements of international realism and domestic morality”, s. FORDE 1992, 372; umfang-

reiche Literaturliste ebd. 390-393. – Vgl. auch oben in der Vorbemerkung. 
12 VARVAROUSSIS 2004, 306. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

21 

http://www.fera-journal.eu 

bemerkenswerte Wiederbelebung jener Sicht, welche im Werk des Thukydides die 

Athener in ihrem Vorgehen gegen die unabhängige, kleine Insel Melos vertreten: Es 

geht in der Diskussion im Weißen Haus zwischen Amerika und der Ukraine um die 

Gültigkeit des Rechts des Stärkeren, bei dem der Machthaber wie die Athener in Melos 

die praktische Vernunft hinsichtlich des Möglichen und Machbaren zum Kriterium 

richtiger und gerechter Handlungsoptionen erklären.13 Es stellt sich aber in diesem Zu-

sammenhang ebenso wie in Bezug auf die im Folgenden zu diskutierenden Ereignisse 

die Frage, inwieweit sich Wirtschaftskraft (und militärische Macht) automatisch in ent-

scheidenden politischen Einfluss umsetzt und ob der sozioökonomische Aspekt allei-

nige und aussschließliche Triebfeder politischen Handlens war und ist oder nicht auch 

(mit-)entscheidend Aspekte von Lebensstil, Identität und Mentalität entscheidenden 

Anteil an Entscheidungen bzw. der Weise der Partizipation an denselben haben.  

Die ‚klassischen‘ deutschen Analytiker der Machtpolitik wie Hegel, Nietzsche, 

Max Weber, Jakob Burckhardt und andere haben hinsichtlich ihrer Thukydides-Rezep-

tion eigene Untersuchungen zur Folge gehabt, auf die hier ebensowenig grundlegend 

eingegangen werden kann wie auf die Zeugnisse für die aktuelle Politisierung und auch 

Instrumentalisierung des Thukydides im 20. Jahrhundert, vornehmlich in den 1930er 

und 1940er Jahren, sowie die Reinterpretation des Thukydides-Bildes in der Nach-

kriegszeit.14     

Im Vorgriff auf eine nähere Auseinandersetzung mit Aussagen im Werk des 

Thukydides sei bereits an dieser Stelle unter anderem auf die richtungsweisende Unter-

suchung von J. de Romilly Thucydide et l’impérialisme athénien15 sowie auf die aus-

greifende Studie von A. G. Woodhead zu Thucydides and the Nature of Power verwie-

sen.16 Woodhead betont einmal mehr, dass sich das Problem von Macht im Werk des 

Thukydides nicht allein aus Aussagen im Melierdialog erschließen lässt und dass dort 

vertretene Positionen etwa der Athener keinesfalls dessen eigene Einstellung ungefiltert 

widerspiegeln. In seiner auf sieben „Lectures” verteilten Untersuchung bemüht sich der 

Autor um einen differenzierenden und zugleich textbezogenen Zugang zur Machtfrage 

bei Thukydides, ohne den Blick für die jeweils konkrete historisch-politische Situation 

aus den Augen zu verlieren. Gefragt wird nach Bedeutung und Funktion von Macht in 

Bezug auf verschiedene Gruppierungen und Faktoren, so für Thukydides als Person 

und Autor, für das Volk ([radikale] Demokratie, aber auch Demagogie), die Elite (mit 

erkennbarer Sympathie für die Grundlagen der „Verfassung der 5000“, was auch für 
 

13 Zur Aktualität und zum Vergleich mit dem Melierdialog des Thukydides (dazu weiter unten) s. auch 

den Diskussionsbeitrag des Graecisten G. Uhlmann in der FAZ vom 05.03.2025, der insbesondere auf 

die Suspendierung von Recht (Gerechtigkeit) und Argument zugunsten der Festlegung allein auf das 

„Recht des Stärkeren“ und die daraus zu ziehenden Folgerungen in und vor der Öffentlichkeit verweist; 

vgl. dazu Thuk. 5,89 mit der schonungslosen Feststellung von Seiten der Athener in ihrem Disput mit 

Melos: „Das Mögliche sucht zu erreichen nach unser beider wahren Gedanken. Da ihr so gut wisst wie 

wir, dass im menschlichen Verhältnis Recht gilt bei Gleichheit der Kräfte, doch das Mögliche der Über-

legene durchsetzt, der Schwache hinnimmt.“ „Gleichheit der Kräfte“ bzw. „balance of power“ gehört zu 

den entscheidenen Faktoren internationaler Politik insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg. 
14 Generell zur Aufarbeitung der „politisierenden Aspekte des Thukydides“ in der Forschung s. VAR-

VAROUSSIS 2004, 296-306: „Die politische Aktualität des Werkes des Thukydides in den USA“; ibid. 

306-315: „Thukydides‘ Politisierung in Deutschland“. Die genannten ‚Klassiker‘ und weitere Analytiker 

waren und sind Gegenstand eigener Forschungsgeschichten.  
15 DE ROMILLY 21951 (aus 1947). 
16 WOODHEAD 1970. – Auf παρασκευή (und zugehörige Formulierungen) im Sinne von (Vor-)Bereitung 

oder Zurschaustellung von Macht in einer eher ungewöhnlichen sprachlichen und begrifflichen Fassung 

durch Thukydides verweist ALLISON 1989, 133: „…a definition how power accrues and diminishes …the 

source of demonstrable power“. – Es ist aber nicht unsere Absicht, an dieser Stelle die umfangreiche 

Literatur zu „Thukydides und das Problem der Macht“ umfassend aufzuarbeiten, was sich zudem in der 

weitgehenden Wiederholung von bereits häufiger erstellten Bibliographien erschöpfen würde. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

22 

http://www.fera-journal.eu 

Thukydides selber gilt [Thuk. 8,97,2]), für den Einzelnen (Individuum), das Militär, die 

Großmächte und öffentliche Meinung. Auf diese Weise geraten unterschiedliche Posi-

tionen und eine Vielfalt von Aspekten hinsichtlich Verständnis und Anwendung von 

Macht in den Blick. Aber Woodhead scheut auch nicht das persönliche Urteil mit di-

rektem Transfer von Erkenntnissen und Schlussfolgerungen aus den antiken Zeugnis-

sen auf Neuzeit und Gegenwart bzw. von denselben in umgekehrter Argumentations-

richtung auf die Antike!17  

Ebenfalls vorab genannt sei an dieser Stelle wegen einer kontrovers diskutierten 

Grundthese die Studie von A. Rengakos über Form und Wandel des Machtdenkens der 

Athener bei Thukydides mit einem vornehmlich auf die deutschsprachige Forschung 

abhebenden Überblick über die Forschung.18 Der Autor glaubt in seiner Untersuchung 

eine Entwicklung und Radikalisierung des Machtdenkens und -strebens der Athener 

von einer aus realpolitischen Gründen gemäßigten Form in der Zeit des Perikles, die 

Thukydides durchaus akzeptiert habe, hin zu einer Radikalisierung nach dessen Tod 

aufzeigen zu können, die schließlich zur Niederlage 404 geführt habe. Dieser etwa 

schon 1919 von E. Schwartz pointiert formulierten19 und durchweg bis um die Mitte 

des 20. Jahrhunderts vor allem im deutschsprachigen Raum, aber etwa auch von J. de 

Romilly 195120 vertretenen ‚klassischen‘ Ansicht ist allerdings in der Folgezeit – und 

schon vor der Arbeit von Rengakos – widersprochen worden, so etwa von H. Strasbur-

ger, H.-P.Stahl oder H. Flashar, die eine grundsätzlich gleiche Struktur athenischer 

Machtpolitik nach der Analyse des Thukydides und in dessen Bewertung annehmen.21 

Belegt wird dies etwa mit den Einlassungen der Athener in Sparta vor Kriegsbeginn bei 

Thuk. 1,75-78 oder den Reden des Perikles bei Thuk. 1,140-144 und 2,60-64; dazu auch 

Thuk. 1,127,3, wonach es Perikles war, der die Athener zum Krieg trieb. Grundsätzlich 

erlauben aber auch die faktischen Abläufe des Geschehens und Dokumente der ver-

schiedenen Art jenseits der direkten Äußerungen in den Reden wichtige Rückschlüsse 

auf die Motive des Handelns von Einzelpersonen und Gruppierungen in der Bürger-

schaft, nicht zuletzt auf diejenigen der jeweiligen Wortführer. Ob es gerechtfertigt oder 

zumindest sinnvoll ist, von einem idealen Politiker Perikles und einem von ihm verant-

worteten „gemäßigten Imperialismus“ (mit Bezug vor allem auf Thuk. 2,65,4-13) aus-

zugehen, der später in einen solchen der radikalen Art mit einem maßlosen Streben nach 

Expansion umschlug, den insbesondere Kleon erfolgreich durchsetzte, bleibt trotz eines 

 
17 In seiner Introduction (p. XII) betont Woodhead: „It is … to approach Thucydidean studies in a manner 

which will accommodate both fifth-century Wissenschaft and the immediate environment of the reader, 

that makes it worthwhile, in examining Thucydides, to assimilate him to the time in which we live.” Vgl. 

zu seinen Anschauungen in Bezug auf Thukydides und das in dessen Werk behandelte Machtproblem 

die kritische Rezension von SCHNEIDER 1972, 235-240, der insbesondere die Zuschreibung der Auffas-

sung von „Gesetzen der Macht“ bzw. der „Wertneutralität von Handlungen im Sinne der Macht jenseits 

der Bewertung von Motiven ihrer Ausübung und Erhaltung“ sowie eines „extremen Realismus“ als An-

sicht des Geschichtsschreibers hinterfragt; vgl. auch SCHNEIDER 1974. Es ist jedenfalls fraglich, ob sich 

eine Bewertung von „Macht an sich“ (= weder gut noch böse usw.) grundsätzlich von ihrer Ausübung 

(und damit Bewertung) trennen lässt, und grundsätzliche Leidenschaftslosigkeit wird man Thukydides 

angesichts der nachdrücklichen Hinweise auf die παθήμτα kaum zuschreiben können, s. auch hier die 

Vorbemerkung.  
18 RENGAKOS 1984, 13-22 (Forschung). – Zu Thukydides als politischem Denker s. die (ältere) Literatur 

ebd. 13-15. 
19 SCHWARTZ 1919, bes. 223. Danach habe Thukydides es als Verdienst des Perikles angesehen, dass 

dieser die „unausweichliche Notwendigkeit“ des Krieges erkannt habe ohne – modern gesprochen – ei-

nem grenzenlosen Imperialismus anzuhängen. Die Zeitbezogenheit dieser Aussage von Schwartz ist un-

verkennbar. 
20 DE ROMILLY 21951, 125 (aus 1947).  
21 STRASBURGER 1968/2 (aus 1958); STAHL 1966; FLASHAR 1969. – Zu Person und Biographie des Peri-

kles etwa LEHMANN 2008 oder GÜNTHER 2010.  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

23 

http://www.fera-journal.eu 

erkennbaren Wandels und entschiedenerer Rigorosität im Handeln Athens gegenüber 

den schwächeren, mehr oder weniger abhängigen Poleis problematisch. Der Pelopon-

nesische Krieg schuf neue Voraussetzungen, die auch hinsichtlich der Politik Athens 

gegenüber den Bündnern im Verlauf der zwanziger Jahre des 5. Jahrhunderts zu einer 

deutlichen Verschärfung und Straffung von Macht- und Herrschaftsstruktur auf Seiten 

Athens führten. Dies beeinflusste die Handhabung und Praxis imperialistischen Han-

delns, nicht aber die Grundeinstellung dazu. Neuere Überlegungen insbesondere zur 

Datierung von inschriftlich überlieferten Dokumenten aus der Mitte der zwanziger 

Jahre, die zuvor zeitlich wesentlich früher angesetzt wurden, verstärken zwar den Ein-

druck eines Wandels in der Politik Athens,22 ändern aber wenig an den sich schon län-

ger abzeichnenden Grundsätzen. Neben anderen Dokumenten zeugen die Eingriffe 

Athens in die Verfassung von Erythrai zu Gunsten einer demokratischen Organisation 

in den späteren 50er Jahren (ML 40 = IG I3 14), die Einrichtung von Kolonien (Kleru-

chien) wie etwa Brea, Thurii und Amphipolis oder auch das Bauprogramm auf der 

Akropolis seit 447/6 einschließlich zumindest der Planung des dann erst in den 420er 

Jahren fertiggestellten Tempels der Athena Nike früh von einer deutlichen Umsetzung 

einer Siegesideologie nach außen und innen. Die Annahme einer scharfen Zäsur im 

Machtdenken mit entsprechenden Ansprüchen im Verlauf des Ersten Peloponnesischen 

Krieges ist demnach trotz unverkennbarer Entwicklungen im Vorgehen Athens nach 

430 problematisch.23 Der Begriffsinhalt von „Imperialismus“ wird jedenfalls unscharf. 

Dabei zielt die Unterscheidung zwischen einem „gemäßigten“ und „radikalen“ Imperi-

alismus Athens zur Zeit des Thukydides ohnehin in erster Linie auf die selbstverständ-

lich nicht unwichtige Art und Weise der Durchsetzung von Herrschaft sowie der ange-

wandten Mittel einschließlich der für das jeweilige konkrete Handeln vorgebrachten 

oder auch vorgeschobenen Gründe, tangiert aber weniger die dem Begriff zugrundelie-

gende Struktur als solche.24 

Grundsätzlich ist durchaus umstritten, ob man überhaupt nach modernem Ver-

ständnis von einem „attischen Reich“ oder „Imperium“, „imperialer Herrschaft“ („Em-

pire“, „imperial“) sprechen kann und soll, in welchem Athen seine Macht und die ent-

sprechende Form der Durchsetzung ausübte. Dies betrifft der Grundsätzlichkeit der 

Problemstellung entsprechend nicht nur das unmittelbare Verhältnis Athens zu den See-

bundstaaten und seine in diesem Rahmen ausgeübte Herrschaft, sondern reicht darüber 

hinaus. Kritisch hinterfragt wird allerdings in erster Linie Athens Verhältnis zu den 

Staaten im Seebund. Während die ältere Formel für Athens Stellung in diesem Bund οἱ 

Ἀθηναῖοι καὶ οἱ σύμμαχοι lautete, findet sich nachweislich in verschiedenen Dokumen-

ten seit den zwanziger Jahren des 5. Jahrhunderts die Bezeichnung der Seebundstaaten 

als οἰ πόλεις ὧν (bzw. ὅσων) Ἀθηναῖοι ἄρχουσιν (bzw. κρατοῦσιν) sowie ähnlich als οἰ 

ξύμμαχοι ὧν Ἀθηναῖοι ἄρχουσιν.25 Gefolgert wurde, dass diese Formel einer offiziellen 
 

22 S. dazu im Folgenden sowie bei der späteren Behandlung der Seebundpolitik und ihrer Entwicklung 

nach Thukydides auf S. 61 ff. – Nicht von ungefähr dürfte auch die oligarchisch geprägte ‚Flugschrift‘ 

über den Staat der Athener des Ps.-Xenophon aus diesen Jahren stammen. 
23 Vgl. RHODES 2008, 500-506 mit der Schlussfolgerung: „To those in our time who want to regard the 

empire as wicked, but to follow Thucydides in regarding Pericles as virtuous but Cleon as vicious, the 

revised picture offers some comfort but not a great deal.” 
24 Die angesprochene Unterscheidung hat seit den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts in der Forschung 

breite Zustimmung erhalten. – Auf die Langzeitwirkung dieser Unterscheidung in der Politik Athens des 

5. Jahhunderts, die bis in das politische Denken der Gegenwart, vor allem auch dasjenige in den USA 

beispielgebend fortwirkt, s. weiter oben mit Anm. 13 f.  
25 Vgl. dazu die von WELWEI 1996, 88 Anm. 1 zusammengestellten Dokumente mit dieser Formel, die 

erst für die zwanziger Jahre des 5. Jahrhunderts eindeutig belegt ist. Erst in diese Zeit sind wohl auch die 

früher von der Forschung bereits um die Mitte des 5. Jahrhunderts datierten Proxeniebeschlüsse IG I3 19 

und 27 anzusetzen. – Dass in der Herrschaftsterminologie zwischen führender Macht und abhängigen 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

24 

http://www.fera-journal.eu 

Herrschaftsterminologie zuzuordnen sei und sich hinter dieser Version eine „brutale 

Benennung doch angeblich gleichberechtigter Städte“ durch Athen verberge.26 Zu be-

denken ist jedoch, dass diese Wendung offenbar weitere Verbreitung und Anwendung 

über Athen und seine Verbündeten hinaus fand.27 Sie mag unter den Bedingungen des 

Peloponnesischen Krieges auf Grund der terminologischen Verbindung mit ἀρχή ge-

wisse Bedeutung zur Bezeichnung von machtpolitischen und auch rechtlichen Abhän-

gigkeiten bekommen haben, für Athen dürften sich die σύμμαχοι aber auf die Staaten 

im Seebund beziehen, nicht jedoch auf weitere Bündnispartner.  

In einer neueren Untersuchung zu Athenian Power in the fifth century BC ver-

teidigt L. Lazar die Einordnung der Beziehungen der Athener zu ihren abhängigen 

Poleis als „imperial“, insofern die politische Herrschaft Athens alle charakteristischen 

Merkmale eines „Reiches“ (Empire) aufweise, welche weithin hinter Formeln wie De-

lischer Seebund / Delian Leage verborgen seien.28 Dabei bezieht sie sich nicht zuletzt 

auf vergleichende Untersuchungen zu empires und empire-building, und hier insbeson-

dere auf M. W. Doyle’s theoretisch untermauerte Studie mit dem programmatischen 

Titel Empires.29 Aber Lazar zeigt auch auf, dass die ausgeübte Macht Athens gegenüber 

Bündnern und Unterworfenen („periphal states“) durchaus unterschiedlich gestaltet 

war. Nicht nur bestimmten Stärke und Gewalt auf der einen Seite und Machtlosigkeit 

auf der anderen Seite das Verhältnis zueinander, sondern die Art und Weise der kon-

kreten Gestaltung und damit der Durchsetzung und Sicherung der Herrschaft waren 

abhängig von zeitbedingten (sich insofern auch ändernden) und räumlichen (regiona-

len) Faktoren. Die Annahme eines einfachen, linearen und gleichförmigen top-down–

Verhältnisses wird jedenfalls den komplexen Strukturen und deren Variabilität im Ein-

zelfall nicht gerecht. Die Form der Herrschaft – etwa deren Durchsetzung und Kontrolle 

auf dem Weg direkter oder auch indirekter Einflussnahme30 – war in ihrer konkreten 

 
Poleis („Bündner“ – ξύμμαχοι) ἄρχειν und κρατεῖν gleichermaßen das Machtverhältnis beschreiben, mag 

man einer fast wortgleichen Passage bei Thuk. 5,18,7 (aus dem Jahr 421): ἅλλοθί που ὅσης Ἀθηναῖοι 

ἄρχουσιν und ML Nr. 80, Z. 17 (aus 411): ἅλλοθί πο ὧν Ἀθηναῖοι κρατοῦσιν entnehmen. 
26 SCHULLER 1974, 121 mit Anm. 233, dazu WELWEI 1996, bes. 88-90, der die von Schuller unterstellte 

Schärfe in der Formulierung relativieren möchte mit Verweis auf den Bericht bei Thukydides (5,47) über 

die „Quadrupelallianz“ von 420 zwischen Argos, Elis und Mantinea „mit ihren ξύμμαχοι“ und Athen 

„mit seinen ξύμμαχοι … ὧν ἄρχουσιν ἑκάτεροι bzw. ἕκαστοι“ (Thuk. 5,47,1 f. und 5; IG I3 83 [tw. zu-

verlässig ergänzt]). Der gesamte Bericht über den Friedensschluss scheint unter Einschluss der Eidesfor-

mel, die Thukydides ebenso wiedergibt wie die formalen Absicherungen in den vertragsschließenden 

Poleis, weitestgehend dem offiziellen Vertragstext (vgl. das Fragment IG I3 83) zu entsprechen. 
27 Allerdings findet sich der Zusatz ὧν ἄρχουσιν im weiteren Bericht bei Thuk. 5,47,2 nur für Athen, 

nicht für die Vertragspartner, jedoch dürfte dies vom Autor an der fraglichen Stelle als vernachlässigbar 

angesehen worden sein, weil dieses bereits unmittelbar zuvor von ihm angeführt worden war, s. dann 

wiederum Thuk. 5,47,5 mit Bezug auf beide Parteien. 
28 LAZAR 2024. 
29 DOYLE 1986. – Thema ist der Europäische Imperialismus, wobei Athen und Rom nur in einer kurzen 

Einführung zur Sprache kommen. Vier miteinander verbundene Kräfte sind nach Doyle maßgebend für 

Imperialismus: (1.) Fähigkeiten und Interessenlage der imperialen Macht und insbesondere ihre Einheit 

und politische Zentralität, (2.) die Struktur der peripheren Gesellschaft, mit der die imperiale Macht in 

Kontakt gerät, (3.) die übergreifenden, transnationalen Machtmittel bezogen auf Militär, Wirtschaft und 

Handel, Allianzen sowie gegebenenfalls missionarischen Eifer zur Übertragung von Grundüberzeugun-

gen (Ideen und Ideologien etwa in Bereichen von Religion, Politik und Gesellschaft), und schließlich (4.) 

die Art des Verhältnisses imperialer Mächte zueinander, einzuordnen etwa als konkurrierend, bipolar 

oder multipolar. Daneben charakterisieren insbesondere drei zentrale Elemente imperiale Staaten bzw. 

solche mit imperialem Potential gegenüber anderen, welche diese nicht oder weniger ausgeprägt aufwei-

sen: politische Zentralität, Einheit und innere gesellschaftliche Differenzierung, wobei England deutlich 

beispielgebend für Doyles Einlassungen ist.  
30 Unter anderem durch Einzelpersonen, die etwa in Athen als proxenoi geehrt wurden und in ihren Hei-

matgemeinden – auch – die Interessen Athens vertraten. Solches gilt selbstverständlich auch für größere 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

25 

http://www.fera-journal.eu 

Ausgestaltung in gewissem Rahmen flexibel und richtete sich nach der Interessenlage 

und den Handlungsmöglichkeiten der Partner. Machtmittel und Einflussmöglichkeiten 

sowie handgreifliche politische und ökonomische Interessen wie die Sicherung der Sta-

bilität von Handelsbeziehungen und die Berücksichtigung der Kosten bestimmten nicht 

nur die konkrete Politik Athens, sondern auch diejenige der abhängigen Staaten, für die 

selbst innerhalb des Seebundes durchaus Spielräume in der Gestaltung ihrer Beziehun-

gen zu der führenden Macht Athen bestanden. Diese zu nutzen, hing zwar in erster Linie 

von der Interessenlage Athens und der dort nicht zuletzt auch aus innenpolitischen 

Gründen (Parteiungen und Rivalität um Macht und Einfluss) formulierten Politik ein-

schließlich der ideellen oder auch ideologischen Grundlagen (Macht und Herrschaft als 

Handlungsziele sui generis insbesondere gegenüber rivalisierender Konkurrenz) ab, zu-

gleich aber auch von Voraussetzungen auf Seiten der „Partner“ wie etwa deren geogra-

phischer Lage und politischer Struktur, indem demokratische Ordnungssysteme zwei-

fellos bessere Voraussetzungen für ein weniger konfliktreiches Verhältnis zum demo-

kratischen Athen boten als oligarchische Regime. Dies wird neben anderen Faktoren 

auch die konkrete Ausgestaltung von Verträgen beeinflusst haben. Der formalen und 

zugleich rituellen Absicherung der unterschiedlich gestalteten Beziehungen dienten ge-

gebenenfalls beschworene Eide, eine eher indirekte Absicherung des Herrschaftsver-

hältnisses mag auch die Beteiligung der abhängigen Gemeinschaften an der attischen 

Festkultur oder gar die Übernahme von Göttern und religiösen Bräuchen Athens in die 

eigene lokale Götterwelt markieren, sofern solches nicht mit eigenen Traditionen in 

Widerspruch oder in Konkurrenz zur Autonomie geriet, auf die man vorrangig pochte. 

Ausführlich mit den verschiedenen Interpretationsansätzen zur perikleischen 

Machtpolitik hat sich Ende der 90er Jahre des vergangenen Jahrhunderts W. Nicolai 

auseinandergesetzt, der zunächst vier (bzw. zwei mal zwei) Grundansichten in der For-

schung unterscheidet: A: Der perikleische Imperialismus war gerechtfertigt, weil 1. ent-

weder dem Urteil des Thukydides zuzustimmen ist, dass die spätere Niederlage Athens 

allein von den Nachfolgern des Perikles zu verantworten ist, oder 2. unvorhersehbare 

Zufälle diese Niederlage bedingten, die insoweit Perikles nicht anzulasten ist. B: Nach 

entgegengesetzter Beurteilung beruhte die Politik des Perikles 3. von vorneherein auf 

Fehleinschätzungen oder 4. man muss sich zumindest angesichts heutiger Erfahrungen 

von ihr distanzieren.31 Dabei kommt dem letzten Argument kaum Bedeutung zu, da 

heutige Maßstäbe mit grundsätzlicher Missbilligung imperialistischer Politik für 

Thukydides (noch?) nicht galten und er nur von seinen eigenen (anders gearteten) ge-

schichtlichen Erfahrungen ausgehen konnte.32 Nicolai erkennt einen Unterschied im 

Werk des Thukydides, je nachdem dieser als Historiker oder als Politiker urteilt. Beiden 

Rollen sei ihr eigenes Recht zu lassen und diese als gleichrangig anzuerkennen. Histo-

rischen Erklärungen und Einsichten, anthropologischen und sozialgeschichtlichen 

Wahrscheinlichkeiten bzw. Gesetzmäßigkeiten wie auch der Unberechenbarkeit und 

Kontingenz allen Geschehens stünden die politischen und militärischen Entscheidun-

gen unter den jeweils konkreten Bedingungen zur Seite.33 Dass Thukydides in seinem 

Werk grundsätzliche Erkenntnisse von weit reichender historischer Bedeutung neben 

Analysen und Urteilen über aktuelle politische und militärische Situationen und 
 

oder kleinere Gruppen, die für sich oder auch die Gemeinschaft aus einer engeren Verbindung mit Athen 

Vorteile erhofften. 
31 NICOLAI 1996, 264-272 unterlegt die verschiedenen Positionen mit Referat und umfangreicher Wie-

dergabe wörtlicher Zitate aus der Literatur. 
32 NICOLAI 1996, 272 mit Bezug auf RAAFLAUB 1988, 341 f., dazu auch MEIER 1993, 538 mit ausführli-

chem Zitat bei NICOLAI 1996, 273 in Anm. 51. – Vgl. zu Periclean imperialism noch MATTINGLY 1966 

und MATTINGLY 1974, typische Zeugnisse der zeitgenössischen Diskussionen.  
33 NICOLAI 1996, 274 f.  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

26 

http://www.fera-journal.eu 

Entscheidungen einschließlich der Berücksichtigung des Unvorhergesehen und Unvor-

hersehbaren vermitteln will, erschließt sich dem Leser auf den ersten Blick. Ob aber die 

Personalisierung dieser Hinsichten in der Weise: „Thukydides als Historiker und als 

Politiker“ zwangsläufig und sinnvoll ist, sei in Frage gestellt, da seine historischen An-

schauungen ja gerade aus der Analyse der politischen Praxis resultieren. 

Überblickt man die aktuelle Debatte über die sachgerechte Verwendung von Begriffen 

wie „Imperium“ bzw. „Imperialismus“ in Bezug auf die Herrschaft (Archē/ἀρχή34 ) 

Athens insbesondere im 5. Jahrhundert, scheint man gegenüber einer Verwendung zwar 

keine grundsätzlichen Bedenken zu haben, jedoch wird eine genauere Differenzierung 

sowohl hinsichtlich der maßgebenden begrifflichen Strukturelemente eingefordert als 

auch insbesondere eine differenzierte Beachtung der konkreten Handhabung und Aus-

gestaltung unter Berücksichtigung der jeweiligen sachlichen, zeitlichen und räumlichen 

Voraussetzungen einschließlich ihrer Veränderungen. Die Herrschaftspraxis war nicht 

einförmig, sondern beruhte auch im Seebund auf vielfältige Formen der Gestaltung je 

nach Einschätzung der konkreten Lage. Erkenntnisse der jüngeren Forschung scheinen 

jedenfalls eine deutliche Intensivierung ‚imperialer‘ Herrschaftselemente im Verlauf 

des 5. Jahrhunderts anzuzeigen, die in verschiedenen Vorgehensweisen und politischen 

Äußerungen im Verlauf des Peloponnesischen Krieges insbesondere seit etwa der Mitte 

der 420er Jahre deutlich wird.35 

Ritter eröffnet seine Abhandlung mit einer knappen Feststellung unter dem Leit-

titel: Die Renaissance als Geburtsstunde des modernen Staates36 und definiert in einem 

ersten Zugriff mit Bezug auf die Gedankenwelt Machiavellis: „Die Dämonie der Macht 

ist nichts anderes als jene Besessenheit des Willens, ohne die kein großes Machtgebilde 

zustande kommt, die aber gleichzeitig gefährlich zerstörerische Kräfte in sich schließt. 

Dass politischer Aufbau fast nie ohne große Zerstörungen menschlich-sittlicher Werte 

möglich ist, dass Macht so oft wider Recht steht, dass im Machtwillen des politischen 

Kämpfers höchste Selbstlosigkeit (im Dienst etwa für eine Idee) sich notwendigerweise 

mit höchster Selbstsucht verbindet, wenn sie Erfolg haben soll – das gehört zur Dämo-

nie der Macht […].“37 Aber „das Dämonische ist nicht reine Negation des Guten; es ist 

nicht die Sphäre des völligen Dunkels im Gegensatz zum Licht, sondern des Zwielichts, 

der Mehrdeutigkeit, des Ungewissen, des zutiefst Unheimlichen. Dämonie ist Beses-

senheit.“38 Damit wird die Problematik zu einem guten Teil in den Bereichen des Geis-

tigen und der Psychologie angesiedelt. Nach Ritter liege dieser Auffassung Machiavel-

lis ein negatives Menschenbild zugrunde, dem zufolge der Mensch als von Natur böse 

angesehen wird und Politik sich nicht mehr um die Hilfe der Gottheit kümmert. Politi-

sche Praxis werde zu einem autonomen Bereich, in dem moralische Normen nicht be-

dingungslos und unhinterfragt als verbindlich gelten, sondern diese gegebenenfalls eher 

 
34 Zu übersetzen je nach Zusammenhang als „Reich“ oder auch als „Herrschaft“ und gleichzusetzen auch 

mit ἡγεμονία unter Verwendung sowohl in politischen als auch militärischen Zusammenhängen. Für die 

Bewohner abhängiger Gemeinschaften konnte die Bezeichnung σύμμαχοι inhaltlich verschiedene zwi-

schenstaatliche Rechtsordnungen abdecken, im Falle von Athens Herrschaft scheint sich diese Bezeich-

nung in formelhafter Verwendung zunehmend auf das Verhältnis zu den Seebundstaaten beschränkt zu 

haben. Vermieden wird jedenfalls, Bündner als ὑπήκοοι („Hörige“, „Untertanen“) anzusprechen. 
35 Ohne dass von einer linearen oder zwangsläufigen Entwicklung des geschichtlichen Prozesses auszu-

gehen ist. – S. auch weiter oben mit Anm. 22 f. 
36 RITTER 1948, 13 f. 
37 RITTER 1948, 14. 
38 RITTER 1948, ibid. – Ähnlich vermerkt Ritter in einer späteren Stellungnahme zum Begriff »Dämonie« 

(der Macht): „Dämonie ist […] die notwendige, durch kein sittliches Wollen zu überwindende, untrenn-

bare Verbindung des Bösen mit dem Guten in der politischen Sphäre, […] des höchsten Egoismus der 

Machttriebe mit der höchsten Selbstlosigkeit in der Hingabe für das Gemeinwohl und die Größe des 

Staates.“ Ein solches Denken sieht er erst bei Machiavelli klar formuliert, vgl. RITTER 1968, 310. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

27 

http://www.fera-journal.eu 

zum Zweck eigenen Nutzens zur Durchsetzung und Rechtfertigung von Gewalt und 

Erhalt der Macht instrumentalisiert würden. Machthaber bedürften keiner anderen 

Rechtfertigung ihrer Taten als des Erfolgs. Im Machtwillen, der auf die Erhebung zu 

heroischer Größe aus ist, werde Politik zum Kampffeld, in welchem sich Selbstsucht 

und Wohltätigkeit um des Erfolges willen zwangsläufig verbinden. Was Machiavelli 

vom Dämonischen der Macht gesehen hat, bedeute eine wirkliche Neuentdeckung – 

nicht nur bloß gegenüber dem Mittelalter. Denn auch die Antike habe davon noch nicht 

allzu viel gewusst.39  

Wie erwähnt, ist diese ‚neue Entdeckung‘ verbunden mit einer kurzen Übersicht 

von Ritter zu Das geistige Erbe, auf welchem die Deutungen Machiavellis aufbauen 

bzw. von dem sich dieser abgrenzt.40 Dieses Erbe gründet in der Antike und hier in der 

griechischen Welt mit den früh einsetzenden Reflexionen über das Verhältnis von In-

dividuum und Gemeinschaft und in diesem Zusammenhang insbesondere mit dem 

Nachdenken über den Staat sowie über Wesenselemente sowohl politischer Verfassun-

gen, Bereiche und Inhalte als auch der Politik in ihrem Vollzug, also der politischen 

Praxis bzw. der Kunst der Tagespolitik.41 In einer knappen Skizze umreißt Ritter im 

Licht der späteren Ansichten Machiavellis zunächst zentrale Äußerungen der klassi-

schen hellenischen Welt, die er dann über Rom, das Christentum und die Sicht des Mit-

telalters weiterführt, von denen uns an dieser Stelle in erster Linie diejenigen direkter 

und indirekter Reflexion über grundlegende Elemente der Politik in griechischer Sicht 

und hier speziell im Verständnis des Thukydides interessieren.42  

Für Ritter ist die Orestie des Aischylos, die 458 in Athen aufgeführt wurde,43 

das wohl großartigste Zeugnis, wie die Hellenen im dramatisch gestalteten Mythos ih-

ren Staat verstanden.44 In dieser Trilogie wird die scheinbar hoffnungslose Tragik der 

Blutrache letztlich eingefangen durch die Polis mittels Schiedsspruch des bürgerlichen 

Gerichts des Areopags unter dem Schutz der Göttin Athene. Die Erinyen (Rachegöttin-

nen) werden schließlich unter dem Einfluss von Athene zu Eumeniden 

 
39 RITTER 1948, 14. – Das historische Umfeld und die Rezeption Machiavellis mit seinen Vorstellungen 

sind Gegenstand zahlreicher Studien und haben sich weithin zu einem eigenen Forschungsfeld ausge-

weitet. Der Wikipedia-Artikel etwa gibt eine grundlegende Einführung mit weiterführender Literatur. 

Aus der jüngeren Vergangenheit sei wegen der Nähe zu den hier im Zentrum stehenden Problemen be-

onders auf REINHARDT 2014 (= 22022) verwiesen.  
40 RITTER 1948, 15-28. Inhaltlich erstrecken sich diese als einleitende Übersicht gedachten Hinweise auf 

den langen Zeitraum vom „Klassischen Hellenentum“ bis zum „Zerfall der mittelalterlichen Staatsethik“.  
41 Zur Systematisierung von „Politik“ in die Bereiche „Strukturen (Polity bzw. Staatslehre)“, „Prozesse 

(Politics)“ und „Inhalte (Policy)“ zur Regelung der Angelegenheiten eines Gemeinwesens durch allge-

mein verbindliche und auf politischer Macht beruhende Entscheidungen vgl. etwa die einschlägigen Le-

xika-Artikel unter dem Stichwort „Politik“ mit weiterführenden Verweisen. Auf entsprechende moderne 

Studien über das Wesen von Politik und dem Politischen kann und braucht an dieser Stelle nicht näher 

eingegangen zu werden. Im Hinblick auf die frühen Griechen sei hier lediglich auf grundlegende Über-

legungen von MEIER 1980 verwiesen, besonders einführend S. 40-47: Das Politische der Griechen. 

Überblick und Problem. 
42 Vgl. Anm. 40. – Aus demselben zeitlichen Umfeld wie die Studie von Ritter stammt der Artikel von 

MEHMEL 1948: Machiavelli und die Antike. 
43 Die Orestie ist mit den drei Stücken Agamemnon, Choephoren und Eumeniden die einzige vollständig 

erhaltene tragische Trilogie der Antike, von der jedoch die Ergänzung mit dem anschließenden Satyr-

spiels Proteus nicht überliefert ist. 
44 Zur Politischen Kunst der griechischen Tragödie s. MEIER 22022 (erweiterte Auflage von 1988 mit 

bibliographischen Hinweisen und aktuellen Ergänzungen auf S. 280-285). Meier arbeitet mit seiner viel 

beachteten Studie die zentrale Bedeutung der Tragödie für die Politik und Mentalität der Zeit heraus. 

Während in der ersten Auflage Dramen des Aischylos und Sophokles Kernthemen bilden,erhält in der 

zweiten Auflage auch Euripides den ihm gebührenden Platz. Vgl. im Übrigen auch schon MEIER 1980, 

144-272: Aischylos‘ Eumeniden und das Aufkommen des Politischen; des Näheren insbesondere zu 

Aischylos s. weiter unten.  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

28 

http://www.fera-journal.eu 

(„Wohlmeinende“), die Rechtssetzung durch den Areopag als oberstes Organ der Polis-

Gemeinschaft obsiegt und schafft Frieden. Das durch Mehrheitsentscheid gesprochene 

und in Kraft gesetzte Recht ersetzt die zerstörerische Blutrache, der Staat als Ordnungs-

faktor tritt an ihre Stelle. Der Wertekanon ist ein Bestandteil politischer Ethik, deren 

Gültigkeit gegebenenfalls durch aktuellen Entscheid in ihr Recht gesetzt wird. Wesen 

und Bedeutung staatlicher Ordnung bestehen gerade darin, dass sie den bloßen Natur-

zustand durch das Prinzip der Gerechtigkeit überwinden und so eine sichere Rechtsord-

nung schaffen.45 Unverkennbar ist eine im Grunde optimistische und grundsätzlich po-

sitive Einschätzung zu Staat und dem in die Gemeinschaft eingebundenen Individuum, 

auch wenn der sieghafte Vernunftglaube46 der athenischen Staatsphilosophie und eine 

höhere Vernunftethik schwer erkämpft wurden, an der die klassische Philosophie seit 

Sokrates gearbeitet habe.47 

 

 

II. Aspekte des Politisierungsprozesses in Athen bis um die Mitte des 5. Jh. v. Chr. 

 

Auf Aischylos und die politische Dimension der Tragödie ist noch kurz zurückzukom-

men. Zuvor sei jedoch auf einige grundlegende innenpolitische Entwicklungen in Athen 

im Verlauf des 5. Jahrhunderts bis nach der Mitte desselben als Hintergrund der zeitge-

nössischen Gedankenwelt hingewiesen. In den etwa 30 Jahren nach dem Sieg Athens 

über die Perser bei Marathon im Jahr 490 und insbesondere nach dem Seesieg bei Sa-

lamis 479 war es in der aufblühenden Polis zu einer bemerkenswerten Intensivierung 

des Politischen als eines zunehmend bedeutenden Teils der Lebenswirklichkeit gekom-

men mit weit reichenden, neuen äußeren Herausforderungen und inneren politischen, 

gesellschaftlichen, wirtschaftlichen, aber auch mentalen Folgen. In Athen hatte dies zu-

nächst zu einem gewissen Interessenausgleich zwischen Aristokratie und den Bürger-

schichten mit deren gesteigertem Selbstbewusstsein auf Grund der auf breiter Basis er-

rungenen Erfolge geführt, an denen nicht zuletzt auch die Theten aus der untersten, 

vierten Zensusklasse als Ruderer entscheidenden Anteil hatten und die somit eigene 

militärisch-politische Bedeutung erlangten.48 Die Ausweitung der Partizipationsmög-

lichkeiten der Bürger an den politischen Entscheidungen hatte schon Kleisthenes durch 

 
45 RITTER 1968, 310. 
46 Wenig später von RITTER 1968, 311 mit „natürlicher Güte im Menschen“ gleichgesetzt. 
47 RITTER 1968, 310 f. – Ebd. 311 merkt er aber auch mit vorausschauendem Blick auf Machiavelli an: 

„Die Unvermeidlichkeit eines Zwiespalts zwischen sittlichem Bewusstsein und den harten Notwendig-

keiten des politischen Machtkampfes (! – als Anzeichen der „Dämonie“ R.W.) kannten sie (= die Grie-

chen) noch nicht.“ Noch habe sich das individuelle Gewissen niemals ganz aus der Gebundenheit an den 

Nomos der engsten Staatsgemeinschaft, der Polis, gelöst. 
48 Der Zusammenhang zwischen militärischer Leistungsfähigkeit, sozialer und politischer Organisation 

galt auch in Athen als selbstverständlich. Schon seit homerischer Zeit ist die geringer werdende Bedeu-

tung des Einzelkämpfers zu Gunsten der Gemeinschaft von Eliten, die sich selber auszurüsten in der 

Lage waren, erkennbar. Seit Solons Einführung einer timokratischen Ordnung 594 spielten Besitz und 

Vermögen die entscheidende Rolle bei der Zuweisung der Bürger in eine der vier Schatzungsklassen: 

Nach den Pentakosmiodimnoi bildeten die Hippeis die zweithöchste Schatzungsklasse, aus der sich die 

1000 gerüsteten Reiter rekrutierten (Arist. Ath. pol. 7,3 f.). Unter ihnen entwickelte sich im Laufe der 

Zeit ein deutlich nach außen zur Schau getragener Korpsgeist, der sich durch einen entsprechenden auf-

wändigen Lebensstil, bestimmte Ehrenrechte, aber auch durch eine gewissen Nähe zu oligarchischer 

Verfassungsstruktur ausweist (vgl. Arist. pol. 1289b 35 ff. [= c. 4,3]; 1297b 16 ff. [= c. 4,13]; 1321a 6ff. 

[= c. 6,7]). In die dritte Zensusklasse waren die Zeugiten zusammengefasst, welche die Hoplitenphalan-

gen bildeten und auch seit Solon politische Vorrechte genossen. Mit dem Ausbau der Flottenmacht in 

Athen im 5. Jahrhundert erlangten dann insbesondere die Theten als vierte Gruppe entsprechende mili-

tärisch-politische Bedeutung. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

29 

http://www.fera-journal.eu 

die Reformen 508/507 unter der Leitidee der Isonomia49 ins Werk gesetzt und damit 

die grundlegenden Ansätze Solons weiterentwickelt, welche zu Beginn des 6. Jahrhun-

derts neben der Abschaffung der Schuldsklaverei in Athen insbesondere die Verant-

wortung aller Bürger für das Zusammenleben in der Polis und ihre dauerhafte Bindung 

an schriftlich fixierte Gesetze durch Etablierung einer gerechten Ordnung (Eunomia) 

festlegten. Diese Reformen und die folgenden Veränderungen führten zwar zu einigen 

Modifikationen in Bezug auf die Wege der Machtdurchsetzung und die Formen der 

Einflussnahme auf die Politik, nicht jedoch zu einer radikalen Änderung der Machtver-

hältnisse. Das später in Weiterführung der Kleisthenischen Reformen 487/6 eingeführte 

Losverfahren für die Archonten50 etwa mag im Nachhinein als ein Schritt auf dem Weg 

hin zur Demokratie verstanden werden (Arist. Ath. Pol. 22,5), bedeutete aber noch 

keine grundsätzliche Veränderung in den (politischen) Machtverhältnissen. Jedoch 

hatte die zunehmende Rivalität zwischen Sparta und Athen, das den Spartanern die tra-

ditionelle Führung im Hellenenbund streitig machte, sowohl eine Intensivierung des 

Politischen innerhalb der Polis Athen zur Folge als auch gegenüber der Außenwelt wie 

vor allem im Zuge der von Athen im Seebund beanspruchten Vormacht, welche die 

Polis zunehmend als Herrschaft (Archē [ἀρχή]) ausübte und zu deren Erhalt sie gege-

benenfalls auch Zwangsmittel einsetzte. Kontroversen über Ziele und Modalitäten der 

Perser- und Seebundspolitik, Parteiungen in der Volksversammlung und im Areopag 

sowie grundsätzliche Rivalität über die innere Machtverteilung unter Führung von 

‚Neuerern‘ wie zunächst Themistokles (später auch Ephialtes oder Perikles) oder ‚Tra-

ditionalisten‘ wie Kimon belegen zunehmende innere Spannungen und Auseinander-

setzungen, die nicht zuletzt durch die insbesondere seit den 80er bis in die 60er Jahre 

des 5. Jahrhunderts nahezu regelmäßig durchgeführten Verfahren des Ostrakismos 

(Scherbengerichtsverfahren) gegen zu einflussreich erachtete politische Akteure offen-

kundig werden.51 Verbannt wurden unter anderem Themistokles 471/470, der zuvor 

mehrere diesbezügliche Verfahren überstanden hatte, ein Jahrzehnt später aber auch der 

‚Spartanerfreund‘ Kimon im Jahr 461, nachdem die Spartaner die bei einem Heloten-

aufstand zur Hilfe geeilten Athener unter Führung Kimons aus Furcht vor innerpoliti-

scher Einflussnahme zurückgeschickt und damit brüskiert hatten.52 Begünstigt durch 

 
49 Nicht mit Demokratia (Gewalt des Volkes; seine Obmacht) gleichzusetzen. Die Isonomia als politi-

sches Strukturelement hatte primär die Gleichheit unter den Aristokraten gegen die gestürzte und nach 

wie vor bedrohliche Tyrannis im Blick und bedeutete die Gleichheit der Bürger vor dem Gesetz bzw. in 

Bezug auf die etablierte gemeinschaftliche Ordnung. – Zu Entstehung und Geschichte der Isonomia s. 

zuletzt SCHUBERT 2021. 
50 Dazu u.a. BLEICKEN 1995, 617-621. – Einen grundlegenden Überblick über die Geschichte Athens seit 

der Zeit Solons und bis zum Ende des Peloponnesischen Krieges mit besonderem Fokus auf die inner-

politischen Entwicklungen bietet MEIER 1993. Es ist aber an dieser Stelle nicht unsere Absicht, in die 

historischen Einzelheiten der Geschichte Athens und ihrer politischen Institutionen auf dem Weg zur 

Demokratie einzusteigen, was der historischen Bedeutung entsprechend nicht von ungefähr seit Genera-

tionen immer wieder von der Forschung thematisiert wurde und stets aufs Neue thematisiert wird. 
51 Der Ostrakismos ist in der Forschung viel behandelt worden, genannt seien SIEWERT (Hg.) 2002; 

BRENNE 2001 und die Materialvorlage BRENNE (Hg.) 2018. Letztere ist besonders interessant wegen der 

etwa 8500 neu entdeckten Ostraka, welche zwischen 1966 und 1969 in der Auffüllung des Eridanos im 

Kerameikos entdeckt wurden („der große Kerameikosfund“ bzw. „the great deposit“). Im Übrigen gehört 

der seit 488/87 und bis 417/415 nachweisbare Ostrakismos zu den charakteristischen Merkmalen des 

geschichtlichen Prozesses der Verwirklichung einer demokratischen Verfassung in Athen. Hervorgeho-

ben wurde mehrfach, dass vom Verfahren des Ostrakismos letztlich nicht der Mächtigste, sondern dessen 

mächtigster Konkurrent betroffen wurde.  
52 Auch der Name des Perikles taucht auf Ostraka auf, ohne dass er unterlegen wäre, jedoch traf das Los 

444/3 Thukydides, Sohn des Melesias und Schwiegersohn Kimons. Er galt spätestens seit Mitte des 5. 

Jahrhunderts als Repräsentant der Oligarchen und Gegner des Perikles. Seine Ostrakisierung leitete nach 

Thukydides (dem Historiker) 2,65 die „Herrschaft des ersten Mannes“, d.h. diejenige des Perikles, ein, 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

30 

http://www.fera-journal.eu 

die Abwesenheit Kimons, des führenden Kopfes der Adelspartei,53 und offenbar im 

Zuge politischer Agitation in Athen erfolgte 462/1 die Entmachtung des Areopags als 

Institution auf maßgebliche Initiative des Ephialtes hin. Die Volksversammlung (Ekk-

lesia [ἐκκλησία]) und ihr Ausschuss, der Rat der 500 (Boulē [βουλή]) als vorberatende 

Institution, wurden zusammen zum entscheidenden Gremium, in welchem um Mehrheit 

gerungen und die Konflikte um Macht und Einfluss auf politischer Ebene ausgetragen 

wurden.54 Grundsätzlich gehörten strukturell die Akzeptanz von Mehrheitsentschei-

dung und ihre folgende Umsetzung in der Praxis zu lang geübten Verfahren in der grie-

chischen Gesellschaft wie etwa im agonalen Wettbewerb und boten somit eine wichtige 

Voraussetzung für die Stärkung und das Funktionieren eines autonomen politischen 

Bereiches. Das zentrale Ergebnis des Politisierungsprozesses bestand aber darin, dass 

die Mehrheit der Bürger im demokratischen Athen jetzt nicht mehr lediglich Objekt der 

Politik, sondern Subjekt derselben war. 

 

 

III. Aischylos und die Tragödie: Macht, Recht und die Aktualität des Politischen 

in Athen 

 

In dieser Phase der sich zuspitzenden innenpolitischen Auseinandersetzungen und au-

ßenpolitischen Spannungen55 wurden gegen Ende der 460er Jahre (wohl 463) in Athen 

Aischylos‘ Hiketiden (die „Schutzflehenden“) wohl als zweites, jedenfalls allein erhal-

tenes Stück einer Trilogie aufgeführt,56 in dem wir zuerst von einer „Volksherrschaft in 

einer Polis“ hören und lesen. 57  Hier wird auch in der für die Tragödie typischen 

 
dessen durch Thukydides und Plutarch vermittelte und lange Zeit von der Forschung aufgegriffene posi-

tive Gesamtbewertung in jüngerer Zeit allerdings hinterfragt wurde und wird, s. dazu oben im einleiten-

den Kapitel. – Zu Plutarchs Biographie des Perikles s. den Kommentar von STADTER 1989.  
53 Er prägte die etwa 20 Jahre nach dem Sieg über Persien so genannte „Kimonische Ära“ und war zehn-

mal zum Strategen gewählt worden, das einzige Amt in Athen, für das eine Wiederwahl möglich und 

daher als Legitimationsbasis und Ausweis einer breiten Akzeptanz in der Bürgerschaft besonders erstre-

benswert war. 
54 Die Kompetenzen des Areopags (‚Adelsrates‘) wurden auf die Blutsgerichtsbarkeit beschränkt, insbe-

sondere wurde ihm das Recht entzogen, die Beamten zur Rechenschaft zu ziehen und vorbereitende Be-

schlüsse zur Abstimmung in der Volksversammlung (Probouleuma als Voraussetzung für ein Psēphisma 

[Beschluss] durch die Ekklesía) zu fassen. Letzteres wurde auf die Boulē übertragen. Dies bedeutete 

selbstverständlich nicht, dass der Adel seinen Einfluss verlor, jedoch musste der einzelne Aristokrat jetzt 

auf neue Weise darum ringen, eine erstrebte führende Position im politischen und gesellschaftlichen 

Machtgefüge zu erlangen und zu befestigen, nämlich durch Rückbindung an Mehrheiten in der von einer 

breiten Bevölkerungsschicht getragenen Volksversammlung, deren Zustimmung er bedurfte. Dies be-

deutete auch, sich gegebenenfalls gegen rivalisierende Konkurrenten mit einem eigenen und populären 

Programm abzusetzen, was folglich einen beträchtlichen Machtspielraum für die an den Entscheidungen 

beteiligte und dieselben gegebenenfalls sanktionierende Bürgerschaft eröffnete. Auch weiterhin beklei-

deten führende Repräsentanten der Aristokratie wichtige Machtstellen in der Polis Athen wie insbeson-

dere das Strategenamt und formulierten und bestimmten die Richtung der Politik, aber es fehlte jetzt eine 

entsprechende, die führenden Adligen repräsentierende Institution, innerhalb deren politische Entschei-

dungen getroffen und mittels dieser Autorität auch durchgesetzt werden konnten. Die Herrschergewalt 

war vom Adel als Schicht auf das Volk übergegangen. 
55 466/65 war das reiche und mächtige Thasos in der nördlichen Ägäis im Aufstand gegen Athen aus dem 

Seebund ausgetreten und konnte erst nach dreijähriger Belagerung erobert werden. Seine Mauern wurden 

geschleift, die Flotte musste ausgeliefert und die πeraía (der thrakische Küstenstreifen) aufgegeben wer-

den.  
56 Dazu etwa B. ZIMMERMANN, in: Der Neue Pauly Bd. 1 (Stuttgart 1996) s. v. Aischylos 351. Eingeord-

net wird das Stück jetzt nach den Aigyptioi und vor den Danaides und dem Satyrspiel Amymōnē. 
57 Hier bezogen auf Argos, aber der Dichter dürfte nicht zuletzt Athen im Auge gehabt haben, denn dort 

wurde das Stück nach überwiegender Ansicht im Jahr 463 aufgeführt. Die genaue Datierung zwischen 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

31 

http://www.fera-journal.eu 

Grundsätzlichkeit die Frage nach der Bedeutung moralischer, göttlich legitimierter Ge-

bote für politische Entscheidungen gestellt, die vordergründig im Konflikt mit äußerli-

cher Zweckmäßigkeit stehen oder stehen können, aber auch mit Normen in Widerstreit 

geraten können, die, sanktioniert durch altehrwürdige, gleichsam naturgegebene Exis-

tenz, ihrerseits Geltung beanspruchen. Zwar ist es der König von Argos, welcher die 

maßgebende Entscheidung zu Gunsten des göttlichen Anspruchs und Rechts trifft und 

diese sich dann in der Volksversammlung durch Akklamation (nicht Abstimmung!) 

mittels seiner Autorität bestätigen lässt, aber es ist „das Volk, das die Stadt beherrscht“, 

und die Schutzflehenden nennen die Volksherrschaft „vorausschauend und klug das 

Gemeinwohl bedenkend“.58 Zumindest scheint die neue politische Maxime des Ephial-

tes durch: Die Bürgerschaft sollte nicht mehr nur Objekt einer Fürsorge sein, welche 

auf der Autorität des Areopags beruhte, sondern selbst maßgebender Gestalter der Po-

litik.59 Die Polis Athen definierte sich als Gesamtheit der Bürger.60 Ephialtes selbst 

wurde wenig später nach der nach ihm benannten Reform ostrakisiert und dann ermor-

det, deutliche Hinweise auf massive Widerstände gegen die neue Herrschaftsverteilung 

in einer Demokratia. An Versuchen, diese wiederum zu stürzen, scheint es nicht gefehlt 

zu haben. 

Dass die griechische Tragödie als Trägerin und Verbreiterin weitreichender po-

litischer und ethischer Vorstellungen in dieser frühen Phase der Intensivierung des Po-

litischen in der Polis Athen auftritt, kommt unabhängig von der grundsätzlichen Popu-

larität des griechischen Theaters in der breiten Bevölkerung nicht von ungefähr. Die 

entscheidende Wendung der Dichtkunst in ihren verschiedenen Facetten vom Ethischen 

zum Ästhetischen und über den Weg der Rhetorik zum Politischen wird im Allgemei-

nen Gorgias zugeschrieben.61 In einer viel diskutierten Passage seiner Poetik äußert 

sich Aristoteles zur Bedeutung der Dichtung in Abgrenzung zur Historiographie: „Aus 

dem Gesagten erhellt, dass nicht Erzählung des Geschehenen Aufgabe des Dichters ist, 

sondern Erzählung der Begebenheiten, wie sie geschehen sein könnten, und des Mög-

lichen nach der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit (οἷα ἂν γένοιτο καὶ τὰ δυνατὰ 

κατὰ τὸ εἰκὸς ἢ τὸ ἀναγκαῖον). Denn der Geschichtsschreiber und Dichter unterschei-

den sich nicht dadurch, dass sie entweder in gebundener oder in ungebundener Rede 

sprechen. Man könnte z.B. die Bücher Herodots ins Versmaß bringen und sie wären um 

nichts weniger Geschichte mit Versmaß als ohne Versmaß. Aber dadurch unterscheiden 

 
465 und 460 ist allerdings nicht gesichert. Beteiligt am entsprechenden Agon war offenbar auch Sophok-

les. 
58 Aisch. Hik. 700, dazu MEIER 22022, 107-111, mit Verweis auf Bezüge zu den Absichten des Ephialtes. 

Dass der Chor dem Volk, „welches die Stadt beherrscht“ (Hik. 699), Segen wünscht, ist eine öffentlich 

im Theater Athens vorgebrachte bemerkenswerte politische Festlegung. 
59 S. auch im vorausgehenden Kapitel. Zwar waren mit den solonischen und später kleisthenischen Re-

formen nach und nach die Basis und Rechte der bürgerlichen Bevölkerung Athens auf verschiedene 

Weise und in unterschiedlichen Schritten erweitert worden, so dass am Vorabend der von Ephialtes ini-

tiierten Maßnahmen die grundlegende politische Rolle des Volkes längst auf gesicherter Grundlage be-

ruhte, aber man folgte doch durchweg der Autorität des Areopags und der in diesem versammelten Kom-

petenz von ehemaligen obersten Amtsträgern mit lebenslanger Mitgliedschaft und entsprechendem 

Kenntnisreichtum, die durchweg den einflussreichen adligen Geschlechtern mit weit reichenden und 

überregionalen Beziehungen entstammten. 
60 MEIER 22022, 111-117: Das Volk ist die Polis. Die Volksversammlung ist damit nicht ein Organ der-

selben, sondern mit ihr identisch. 
61 Vgl. Dialex. 3,17 im Zusammenhang mit der Erörterung Περὶ δικαίου καὶ ἀδίκου, dazu 2,28 ; Plat. 

Gorg. 502c (Kallikles). – Poesie als „Rede in Versen“ s. Gorg. Hel. 9. Somit ist Dichtkunst nur ein Teil 

der Rhetorik und wird daher von Gorgias besonders in seiner Techne behandelt, s. auch NESTLE 1948, 

319-329 mit weitergehender Analyse der verbreiteten Ansichten über „berechtigte Täuschung“ in ver-

schiedenen Werkformen, gegen die sich später insbesondere Polybios (2,56,11 f.; 4,20,6.) mit Bezug auf 

die Geschichtsschreibung wendet.  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

32 

http://www.fera-journal.eu 

sie sich, dass der eine erzählt, was geschehen ist, der andere, wie es hätte geschehen 

können. Deswegen ist die Poesie auch philosophischer und grundsätzlicher als die Ge-

schichte. Denn die Poesie stellt mehr das Allgemeine, die Geschichte das Einzelne dar 

(ἡ μὲν γὰρ ποίησις μᾶλλον τὰ καθόλου, ἡ δ' ἱστορία τὰ καθ' ἕκαστον λέγει). Etwas 

‚Allgemeines‘ aber meint, dass es einem Menschen von bestimmtem Charakter mit 

Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit (κατὰ τὸ εἰκὸς ἢ τὸ ἀναγκαῖον) zukommt, Be-

stimmtes zu sagen oder zu tun. Dieses versucht die Dichtung darzustellen, die Namen 

werden dazugesetzt; ‚Einzelnes‘ meint das, was Alkibiades getan und was er erlitten 

hat“ (Arist. poet. 1451 a36 – 1451 b12 [= c. 9]).62 Von diesen Ansichten ausgehend 

und unter Einbeziehung von Einlassungen von Friedrich Nietzsche führt diese betonte 

Hervorhebung der grundlegenden und gleichsam programmatischen Deutungskraft der 

Dichtung und insbesondere der Tragödie auf Umwegen über die griechische Ge-

schichtsschreibung und ihre Zielsetzungen auch zu Thukydides.63 In Bezug auf die Ent-

wicklung der antiken Historiographie von der mythischen Geschichtsbetrachtung der 

frühen Griechen64 bis in die Spätantike erwartete das Publikum in erster Linie, dass sie 

bildhaft und eindrücklich sein sollte und erst in zweiter Linie, dass sie „wahr“ im Sinne 

der Vermittlung von Fakten sein müsse. Dem suchten die Geschichtsschreiber weitge-

hend und bei wenigen Ausnahmen auf verschiedene Weise zu entsprechen. Thukydides 

aber, der sich programmatisch der Wiedergabe realer Vorgänge mit dem Akzent auf die 

militärischen und politischen Ereignisse und der grundlegenden Analyse realpolitischer 

Vorgänge auf der Suche nach der Typik allen geschichtlichen Geschens verschrieben 

hatte, konzipierte als erster geschichtliche Forschung konsequent unter diesen neuen, 

den realen Abläufen und Zusammenhängen verpflichteten Gesichtspunkten, die lange 

Zeit kaum verstanden bzw. akzeptiert wurden, bis sie ab der Frühen Neuzeit eine, wenn 

nicht für lange Zeit die maßgebende Richtschnur der Geschichtsbetrachtung und -deu-

tung wurde.  

Nicht von ungefähr hat Gerhard Ritter in seiner Studie – wie bereits angemerkt 

– die 458 aufgeführte Orestie des Aischylos zum Ausgangspunkt seiner Überlegungen 

zur griechischen Sicht über die Bedeutung von Macht und Gerechtigkeit und dem mög-

lichen Spannungsverhältnis zwischen beiden Ansprüchen gewählt, insofern die Trilo-

gie als „geistiges Erbe“ zu Machiavelli führt, sich aber doch auch abgrenzt. In der Ores-

tie wurden die neuen politischen Vorstellungen in Athen auf die Bühne gebracht und 

dem zahlreichen Publikum im Theater in dramatischer Umsetzung und Verschlüsselung 

vor Augen geführt. Das Werk muss 461/60 verfasst gewesen sein und steht damit in 

unmittelbarem zeitlichen und auch sachlichen Zusammenhang mit der Reform des 

 
62 Übers. nach C. WALZ (Google) bzw. A. SCHMITT (2008). – Aristoteles‘ Schrift Poetik erschien um 

335. Neueste Edition mit Kommentar s. HOSE 2023. Überlegungen zur Sicht des Philosophen betreffend 

Historia s. ZOEPFFEL 1975; teilweise stellen sich aber kritische Fragen zu den Ansichten der Verf. über 

das Verhältnis von Allgemeinem und Einzelnem in Dichtung und Geschichtsschreibung bei Aristoteles, 

s. schon SÖFFING 1981, 115-117. – Aus der reichen Literatur zur Poetik des Aristoteles und ihrem Bezug 

zur griechischen Tragödie sei hier neben HOSE 2023 nur auf FLASHAR 1984 verwiesen. 
63 Vgl. etwa SCHÜTZA 2004 zu Nietzsche und Thukydides.  
64 Für uns besonders fassbar durch Homer, Hesiod und die Dichter des epischen Kyklos. Die epische 

Dichtung hat sich bei den zwangsläufig mit den Geschichten der sich ausbildenden Stadtstaaten verbun-

denen Berichten allenfalls beiläufig mit den Grundlagen der politischen Abläufe befasst, vgl. dazu etwa 

STRASBURGER 1968/1, 416-427; hier auch zur weiteren Entwicklung unter anderem von Herodot zu 

Thukydides und mit betonter Schlussfolgerung (S. 420): „Die Tat des Thukydides für die Geschichts-

wissenschaft ist nicht der Schritt von der Unkritik zur Kritik, sondern von der unpolitischen zur politi-

schen Sehweise.“ Vgl auch STRAUSS 1964, dem zufolge Thukydides‘ Werk über eine Historiographie 

hinaus eine politische Schrift hinsichtlich Handlungssubjekt, Objekt und Methode darstellt. Ferner HUN-

TER 1982 = 2017 zum Vergleich zwischen Herodot und Thukydides hinsichtlich ihres theoretischen Hin-

tergrundes bezogen auf die Historiographie. Eine aktuelle Studie liefert VOß 2024. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

33 

http://www.fera-journal.eu 

Ephialtes. Einzelheiten der Handlung brauchen an dieser Stelle nicht ausgeführt zu wer-

den.65 Zentrales Thema ist der ausgetragene Konflikt zwischen altem und neuem Recht, 

zugleich personalisiert im Gegensatz zwischen den ‚alten‘ und ‚jungen‘ Göttern, dem 

Geschlecht der dunklen und bedrohlichen Erinyen als den Töchtern der Nacht und dem 

jugendlichen Lichtgott Apollon, dem etwa auch Zeus und Athene zugesellt werden kön-

nen. Durch gerichtliche Entscheidung wird das neue Recht nach Beweisführung im 

richterlichen Gremium und Stimmengleichheit auf denkbar knappste Weise nur durch 

das zusätzliche Votum der Göttin Athene in Geltung gesetzt.66 Dem traditionellen, ge-

heiligten Recht wurde somit offenbar seine normierende Bedeutung nicht grundsätzlich 

abgesprochen, aber im Konfliktfall entschied die Mehrheit für das neue Recht, in der 

Tragödie für Orest, und die Erinyen akzeptierten, von Athene schließlich überzeugt, 

den Spruch. Sie wandelten sich zu Eumeniden. Die unendliche Spirale von Rache und 

Sühne soll fortan durch Richterspruch auf der Basis einer Mehrheit in einem formali-

sierten Verfahren zur Sicherung der Gemeinschaft unterbrochen werden, die Blutrache 

von politischer Rechtssetzung abgelöst werden. Die dämonischen Mächte werden somit 

zurückgedrängt. In der späteren, klassischen Staatsphilosophie sind nach Ritter „die 

Dämonen der Frühzeit“ vollends gebannt.67 Aber er verweist sodann auch auf den so-

phistischen Widerspruch, der sich etwa in den Äußerungen eines Kallikles in Platons 

Gorgias offenbart und den Konflikt zwischen politischer Realität und ethischen Idealen 

zur Sprache bringt.68  

 
65 Hierzu und zu den verschiedenen politischen Anspielungen in der Trilogie MEIER 22022, 117-156.  
66 MEIER 22022, 126 weist mit Recht darauf hin, dass „das Neue“ angesichts bewährter und akzeptierter 

alter Ordnung nicht per se allgemeine Zustimmung erwarten ließ. Ephialtes soll zudem mit dem Argu-

ment geworben haben, dass die politischen Rechte des Areopags erst im geschichtlichen Verlauf „hin-

zugekommen“ seien. Deren Entzug sicherte somit gewissermaßen noch älteres Recht. Zur Auseinander-

setzung in der Tragödie und der dahinter sich abzeichnenden politischen Situation s. MEIER a.O. 124-

133, der vor allem die auf Versöhnung abzielende ‚Lösung‘ des durch gerichtlichen Schiedsspruch bei-

gelegten Konfliktes hervorhebt, in welcher der Dichter die Einbindung und damit auch Legitimierung 

des alten Rechts in die neue Ordnung durch Aufnahme der Erinyen als Eumeniden in Athen dem Publi-

kum vor Augen führt. Im Übrigen sei auf entsprechende Auseinandersetzungen zwischen „konservativen 

Traditionalisten“ und „fortschrittlichen Neuerern“ auch im Zuge des Peloponnesischen Krieges hinge-

wiesen – und hier etwa auf die Rolle des Alkibiades und seiner Anhängerschaft –, aber auch auf die 

durchweg negative Konnotation von νεωτερίζειν (Neuerungen machen, etwa τὴν πολιτείαν [in der poli-

tischen Ordnung; die Verfassung stürzen] – s. etwa Thuk. 1,58,1; 115,2 – oder überhaupt die bestehenden 

politischen Machtverhältnisse nötigenfalls mit Gewalt verändern [νεωτεραποποιοί als Warnung vor den 

Athenern, aber nicht ohne versteckte Anerkennung] – ibid. 1,70,2 usw.) mit Bezug auf νέος (jung; neu) 

und die zeitgenössische antiken Literatur. Das „Neue“ galt keineswegs als das per se Gute und Wün-

schenswerte. 
67 RITTER 1948, 15: „[… ] und siegreich tritt die Vernunft als gestaltendes Weltprinzip ihre Herrschaft 

an. Der Staat ist ein Vernunftgebilde, alle politische Theorie ein Bestandteil vernünftiger Ethik gewor-

den.“ Dies leitet über die platonische Tugendlehre unmittelbar zu Aristoteles, „dem großen Kenner grie-

chischer Wirklichkeit“ (S. 17) und damit gleichsam zum Gegenentwurf zu Machiavelli. Für Aristoteles 

kann gerechtfertigte Gewalt/Macht (βία) im Rahmen der Polisordnung nicht ohne Tugend/Tüchtigkeit 

(ẚρετή) bestehen. Der Tyrann, der die sittlichen Normen außer Acht lässt, ist ein Sonderfall und Produkt 

der Hybris, die das anerkannte rechte Maß von Herrschaft, die rechte Mitte (μεσóτης), ignoriert (S. 17 

f.). – Eine detaillierte Analyse der platonischen Dialoge oder der aristotelischen Staatslehre muss den 

speziellen Untersuchungen vorbehalten bleiben.  
68 Zentrales Thema im Gorgias des Platon sind die Bedeutung der Rhetorik und die Funktion des Redners 

sowie seine Rolle bzw. Verantwortung in der Politik. Der Dialog wird in die frühere Phase des Schaffens 

von Platon in die Zeit um 400 datiert, aber mit fiktiver Gesprächssituation jedenfalls in die Zeit des 

Peloponnesischen Krieges verlagert. – Der zunächst stark von seinem Lehrer Empedokles aus Akragas 

beeinfluste Gorgias von Leontinoi (*ca. 485, † in hohem Alter ca. 380) war auch in Athen als Redelehrer 

bekannt und verfasste zwischen 427 und 423 für die Athener eine öffentliche Leichenrede (Epitaphios), 

die er aber nicht selber gehalten hat. – Übersicht zu Leben und Lehre s. die Testimonien bei VS 82A DK; 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

34 

http://www.fera-journal.eu 

Ritter sieht somit die Harmonie von Gerechtigkeit und Gewalt am Ausgang der 

klassischen Epoche Athens längst erschüttert; der Staat wird zum Spielball wüster Par-

teikämpfe und gewissenloser Demagogen, und die Sophisten verkünden offen das Na-

turrecht des Stärkeren, der rücksichtlos seinen egoistischen Trieben folgt. Jedoch hat 

das Hellenentum »Macht« nicht von vorneherein als böse oder gefährlich eingeschätzt. 

Nur im außenpolitischen Bereich hat insbesondere Thukydides etwas von der dämoni-

schen Natur der Macht erkannt, zu dessen Einsicht Ritter vermerkt: „Dass es im Kampf 

der Staaten untereinander eine Naturnotwendigkeit (φύσεως ἀναγκαῖα) gibt, welche die 

stärkere Macht zu unaufhaltsamer Selbsterweiterung drängt und ihren natürlichen Vor-

teil über den Schwächeren ausbeuten heißt, ohne Rücksicht auf Recht oder Unrecht – 

das hat auch Thukydides in seinem berühmten Gespräch der Athener mit den Meliern 

(Thuk. 5,85-112) dargelegt.“69 Aber die Verbindlichkeit moralischer Gesetze sei auch 

von Thukydides nicht aufgegeben worden, der Erfolg bestätige, dass die Götter dem 

Starken hold seien, solange er jedenfalls nicht (wie Alkibiades) der Hybris verfalle.70  

Im Zuge der weiteren Argumentation gelangt Ritter über die Feststellung der 

Loslösung von Religion und Sittlichkeit von jeder Bindung an den Staat zur Erkenntnis 

der Ausbildung einer rein privaten Ethik des Individuums und/oder einer universalen 

Menschheitsreligion (ausgehend von der Stoa) bzw. eines auf Nutzen abzielendes Ver-

tragsdenken (Epikureismus). Über Cicero, der allerdings unmenschliches und verwerf-

liches Vorgehen im Sinne der Nützlichkeit nicht für einen unvermeidlichen Wesenszug 

rivalisierender Politik und ihrer Politiker hält,71 und über das mittelalterliche Denken 

führt Ritter dann seine Hinweise zum geistigen Erbe bis an die Frühe Neuzeit und Ma-

chiavelli heran.72 Das spätantike Naturrecht war jedenfalls, wie Ritter betont, kein re-

volutionäres Kampfmittel zur Eindämmung politischer Gewaltherrschaft wie das mo-

derne des 17. Jahrhunderts. Es diente in der römischen Kaiserzeit vielmehr dazu, die 

„mehr oder weniger ‚totalitären‘ Machtansprüche der absoluten Monarchie theoretisch 

zu begründen (lex regia)“, jedenfalls habe es in der politischen Wirklichkeit der euro-

päischer Geschichte nicht viele Epochen gegeben, in denen sich das Dämonische poli-

tischer Machtkämpfe in so nackter Hässlichkeit offenbarte wie in Rom des ersten Jahr-

hunderts christlicher Zeitrechnung. Die Geschichtsschreibung des Tacitus sei ganz er-

füllt davon; hier stehe zum ersten Mal die Dämonie der Macht im Mittelpunkt einer 

literarischen Darstellung großen Stils, jedoch habe sie auf Machiavelli und Morus noch 

nicht stark gewirkt, zumal diese Dämonie weniger als eine systemimmanente Folge 

politischen Ringens um die Macht als eine individuelle Charaktereigenschaft angesehen 

worden sei.73 Zwar könne die irdische Macht in christlicher Sicht auch der ewigen Ver-

dammnis anheimfallen, aber nach mittelalterlicher Staatstheorie und dem aus dem Ge-

folgschaftswesen abgeleiteten Herrscherideal gehe es primär darum, den natürlichen 

Machttrieb einzuschränken. Im Hinblick auf Machiavelli erscheine „das meiste von der 

theologischen Schriftstellerei De regimine principum wie bloßes Gerede 

 
vgl. auch NESTLE 1948, 306-332; zum Verhältnis zwischen dem Redner und deem platonischen Gorgias 

s. zuletzt WILBURN 2024. Zzu einigen inhaltlichen Positionen im Folgenden.  
69 Zu verschiedenen Lösungen der Problematik »Macht und Gerechtigkeit« im klassisch-griechischen 

Denken bezogen auf die Innen- und Außenpolitik der staatlich organisierten Polis vgl. weiter unten. 
70 RITTER 1948, 18 f. 
71 Nach RITTER 1948, 20 zeigen seine Ausführungen in den theoretischen Schriften, „dass hier ein lite-

rarisch Gebildeter fremde Bücherweisheit harmlos wiederholt, nicht aber ein handelnder Staatsmann aus 

eigener Erfahrung spricht. Als Moralphilosoph ist Cicero kaum mehr als ein eklektischer Nachahmer 

griechischer Lehrer.“ 
72 RITTER 1948, 19-28; bes. 21. – Das späte Mittelalter und die Frühe Neuzeit waren die zentralen For-

schungsfelder des Gelehrten.  
73 RITTER 1948, 19-21. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

35 

http://www.fera-journal.eu 

wohlmeinender Dilettanten.“74 Dies erlaubt nach Ritter die Schlussfolgerung bezüglich 

antiker Tradition: „So führt denn auch hier die antike Literatur noch nicht an den ei-

gentlichen Kern des Problems, so wie es der modernen Welt seit Machiavelli sich dar-

stellt, heran.“75  

Nur wenig später hat sich Joseph Vogt in einem Aufsatz unter dem Titel „Dä-

monie der Macht und Weisheit der Antike“ eingehend mit den knappen, auf die Antike 

bezogenen Ausführungen von Gerhard Ritter auseinandergesetzt,76 auf die dieser wie-

derum noch in derselben Zeitschrift mit einer Replik antwortete.77  

Vogt fasst zunächst die von Ritter Machiavelli zugeschriebene Neuentdeckung 

über das, was heute als Dämonie der Macht bezeichnet wird, akzentuiert zusammen. Es 

sei vor allem die befremdliche Tatsache, dass der politische Aufbau fast nie ohne die 

Zerstörung menschlich-sittlicher Werte vor sich gehe und dass im Machtwillen höchste 

Selbstlosigkeit notwendig mit höchster Selbstsucht verbunden sein müsse, wenn er 

Erfolg haben wolle. Aber Vogt ist auch der Ansicht, dass Ritter in seiner Skizze der 

Politik und Staatsphilosophie der Antike die Wirklichkeit etwas verzeichnet, gewisser-

maßen etwas schöngeredet habe, und er fügt nicht ohne Grund ein Zitat von Nietzsche 

an, der ein besonderes Gespür für diesen Bereich der hellenische Welt gehabt habe, das 

lautet: „Thukydides und, vielleicht, der Principe Machiavellis sind mir selber am meis-

ten verwandt durch den unbedingten Willen, sich nichts vorzumachen und die Vernunft 

in der Realität zu sehen …“.78 

Vogt unterstreicht die Tatsache, dass es im Griechischen und Lateinischen kein 

adäquates Wort für Macht gemäß unserem komplexen Verständnis gebe, denn δύναμις 

bezeichne die Macht im physischen Sinne und potentia die Voraussetzung zur Aus-

übung von Macht.79 Zudem könne man unsere vom christlichen Denken beeinflusste 

Vorstellung von der dunklen Macht des Dämonischen nicht mit der griechischen Sicht 

von δαίμων gleichsetzen. Den Ausgangspunkt seiner eigenen Überlegungen bildet be-

reits Hesiod aus der archaischen Epoche (Wende 8./7. Jh.) und dessen Ansicht über die 

Bedeutung der Eris, der Göttin des Streits und damit des Ringens im friedlichen wie 

verderblichen Wettstreit um Erfolg, was der Dichter schließlich mit der berühmten 

Fabel vom Habicht und der Nachtigall bildhaft verdeutlicht, in der die Herrschaft des 

Stärkeren als Gesetz der Natur verstanden wird (ἔργα καὶ ἡμέραι [= „Erga“ oder 

„Werke und Tage“] v. 202 ff.). Dies ist allerdings als Mahnung an die Herrschenden 

und Richter verstanden, weil letztlich Zeus den Menschen Gerechtigkeit (δικαιωσύνη) 

verlieh und es den Menschen zur Aufgabe machte, dieselbe zu schützen und durchzu-

setzen. Etwa 100 Jahre später richtet sich Solons Aufforderung an die Mächtigen, 

Gewalt und Recht zu versöhnen und die Eunomia als verpflichtende und umfassende 

Ordnung zu bewahren, um so auch die Ambitionen Einzelner, die nach tyrannischer 

Herrschaft streben, zu verhindern. Die Gefährlichkeit der Macht ist Solon somit 

 
74 RITTER 1948, 28. 
75 RITTER 1948, 21 f. – Im Christentum und im mittelalterlichen Denken ist die Dämonie der irdischen 

Macht, sofern sie ihrem ewigen Auftrag untreu wird und der Verdammnis überantwortet werden kann, 

in eine neue, überirdische Ordnung sowie einem aus dem Gefolgschaftswesen resultierenden neuen Herr-

scherideal eingebunden, vgl. ebd. 23-27, deren stabilisierende Elemente der Gemeinschaft aber ihrerseits 

im Verlauf des Spätmittelalters mit Aufkommen einer neuen Machtpolitik brüchig werden.  
76 VOGT 1968, 282-308, ursprünglich aus dem Jahr 1950. 
77 RITTER 1968, 309-316, ursprünglich ebenfalls aus dem Jahr 1950.  
78 VOGT 1968, 284 mit Anm. 2. – Zum Zitat s. oben Anm. 8. 

  
79 VOGT 1968, 284 mit den Verweisen in Anm. 3. – Die Semantik von δύναμις oder auch δυναστεία 

hinsichtlich Gewalt/Macht/Einfluss ist allerdings weit, vgl. nur die Fallbeispiele im bekannten griechi-

schen Lexikon von PAPE. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

36 

http://www.fera-journal.eu 

bekannt, sie soll eingehegt werden. Dass dieses zunächst nicht gelang, zeigt die Tyran-

nenherrschaft der Peisistratiden. Was die Tragödien betrifft, verweist Vogt in erster 

Linie auf die Gefahr und den Fluch jeder Macht, die leicht in Hybris ausartet. Auch in 

der Orestie des Aischylos kommt der Herrscher zwangsläufig nicht ohne frevelhaftes 

Tun aus. „Fortwährend dreht sich das Rad der Notwendigkeit fort […]. Dieses Gesetz, 

dass die Großen schuldig werden, ist auch durch die Verwandlung der Erinyen in 

Eumeniden, durch die Versöhnung in der Polis nicht aufgehoben.“80 In der Demokratie 

geht die Macht zwar auf das Volk über, aber zugleich ist auch das Bürgervolk immer 

in Gefahr, das Recht zu verletzen, der Demos kann zum Tyrann werden und wird dies 

auch mit der Errichtung eines Gewaltregimes über die freien Städte wie vor allem im 

Zuge der Herrschaft Athens im Seebund. Im Inneren führte „gerade die schrankenlose 

Freiheit der Demokratie, die die Macht auf die Straße warf, die Spürhunde der Politik 

auf den Weg der demagogischen Machtergreifung.“81  

In ihrer abschließenden Stellungnahme hatte Athene in den Eumeniden beschie-

den : „Vernehmt nunmehr die Satzung, Männer Attikas / des ersten Falles Richter von 

vergossenem Blut! / Bestehen soll auch in Zukunft für des Aigeus‘ Volk / auf immer 

der Gerichtshof dieses hohen Rats. / […] / Nicht obrigkeitslos noch Tyrannenknecht zu 

sein, / rat Bürgern ich als ihres Strebens höchstes Ziel, / und nicht die Furcht ganz fort 

zu bannen aus der Stadt. / Denn wer der Menschen, der nichts fürchtet, bleibt gerecht? 

/ […] / Als unbestechlich setzt ich diesen hohen Rat, / ehrwürdig, strengen Sinnes, über 

Schlafende / als ewig wache Hut des Landes stiftend ein / […].“82 Der natürliche Drang 

nach Herrschaft muss demnach im Innern eingegrenzt und zur Friedenssicherung die 

gelebte Ordnung der Autorität und Herrschaft des Areopags unterworfen werden, um 

Gerechtigkeit (personifiziert in der Göttin Dike) in ihr Recht zu setzen. Die hinter den 

Äußerungen erkennbare aktuelle Auseinandersetzung in der Polis Athen um die Gestal-

tung der politischen Ordnung und damit auch um die Machtverteilung ist nicht zu über-

sehen. Die offenbar brüchig gewordene traditionelle Legitimierung der leitenden Stel-

lung des Areopags in der Bürgerschaft wird jetzt unter dem Schutz der ‚neuen‘ Götter 

neu befestigt und zugleich betont, dass ohne die Furcht vor der Autorität desselben und 

seinem Spruch den Bürgern Tyrannis oder rechtlose Gewaltherrschaft drohe, da ohne 

Furcht vor Sanktionen die Menschen von Natur zu ungerechtem Handeln neigen. 

 

 

IV. Macht, Recht und Nutzen als Aspekte theoretischer Konzepte im 5. und frühen 

4. Jahrhundert 

 

An dieser Stelle sollen Gedankenführung und Argumentation von Vogt, die über die 

hellenische und römische Zeit hinaus auch kurz die mittelalterlichen Vorstellungen ein-

schließen, nicht im Detail weiter verfolgt werden, jedoch soll etwas genauer auf einige 

wichtige Aspekte und grundlegende Positionen der theoretischen Auseinandersetzung 

mit Macht, Recht und Nutzen im frühgriechischen Denken eingegangen werden, die 

das geistige Umfeld des 5. und frühen 4. Jahrhunderts mitentscheidend prägten und 

nicht ohne Einfluss auf die Gedankenwelt des Thukydides und seine Geschichtsschrei-

bung waren.  

Es läge nahe, von der Bühne gleichsam den Brückenschlag zu den neuen Denk-

weisen und Grundauffassungen insbesondere des 5. Jahrhunderts mit entsprechenden 

 
80 VOGT 1968, 288-290 mit Bezug auf Aisch., Ag. bes. 205 ff., 456 ff. und 772 ff. 
81 VOGT 1968, 290. – Die Zeitbezogenheit dieser eindringlich formulierten Äußerung von Vogt ist of-

fenkundig. 
82 Aisch. Eum. 681 ff. – Übers. O. Werner (ed. Tusculum).  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

37 

http://www.fera-journal.eu 

Rückschlüssen aus der Realität und zugleich Folgerungen in Bezug auf ihre Verwirkli-

chung in der Realität zu vollziehen. Hierzu würde sich nicht zuletzt Euripides (485/484-

406) anbieten, der dritte unter den „klassischen“ Tragikern des 5. Jahrhunderts neben 

Aischylos und Sophokles. Seine Schaffenszeit deckt sich weitgehend mit derjenigen 

des Thukydides. Er selbst bezeichnet sich als Schüler des Anaxagoras und der Sophis-

ten Prodikos und Protagoras, auf die im Folgenden etwas genauer eingegangen werden 

soll, sowie als Freund des Sokrates. Kennzeichnend für Euripides sind entsprechend 

Einflüsse aus einer ‚modernen‘ Gedankenwelt, die auch einen Bruch mit der Tradition 

und der überlieferten Religiosität zugunsten eines kritischen Realismus aufzeigen und 

welche die maßgebliche Rolle des Menschen als Einzelwesen mit freiem Willen und 

eigener Verantwortung für sein Handeln ins Zentrum rücken. Die Dichtung des Euripi-

des mit ihren deutlichen Zeitbezügen etwa aus den 420er und 410er Jahren bietet ein 

eigenes, viel behandeltes Forschungsfeld, welches beiläufig zu beackern, wir uns nicht 

anmaßen. Nicht unerwähnt bleibe aber die im großen Krisenjahr Athens im Jahr 405 

aufgeführte und mit dem ersten Preis bedachte Komödie Die Frösche (Batrachoi) des 

Aristophanes mit dem breit ausgestalteten, fiktiven Redewettstreit zwischen Aischylos 

und Euripides nach deren Tod, von denen Dionysos, der Theatergott und Richter im 

Wettstreit in Stellvertretung für das Volk von Athen, einen der beiden aus der Unterwelt 

auf die verwaiste Theaterbühne hervorholen soll. Der Gott entschließt sich letztlich für 

Aischylos, der als Dichter am ehesten das Leid in der Stadt zu überwinden vermag und 

mit seinen Einstellungen von größerem Nutzen für die Gemeinschaft ist, indem er die 

alten ‚aristokratischen‘ Werte gegenüber den neuen ‚demokratischen‘ Elementen in den 

Einstellungen des Euripides vertritt. Der generelle Hinweis auf Euripides muss hier 

ebenso genügen wie ein entsprechender auf die weithin unterschätzten politischen und 

sozialen Grundeinstellungen des Aristophanes im Spiegel seiner Komödien, die jeden-

falls mehr sein wollen und sind als „nonsense“ und reines Theatervergnügen.83 

Generell ist davor zu warnen – und wäre auch der Komplexität der Aussagen 

der antiken Denker nicht angemessen –, allzu pauschale und vereinfachende Systema-

tisierungen vornehmen zu wollen. Dies gilt insbesondere im Hinblick auf die Sophisten. 

Dabei besteht schon ein wiederholt diskutiertes Problem darin zu klären, wer aus wel-

chem Grund zu den Sophisten (den „Weisen“; später auch den „Weisheitslehrern“ mit 

ihrem besonderen theoretischen und praktischen Wissen) zu zählen ist. Eine allenthal-

ben akzeptierte begriffliche Fassung des Sophisten ist ebesowenig zu erkennen wie eine 

eindeutige Zuschreibung von festen Bestandteilen des Denkens, auch wenn traditionell 

bestimmte Personen dieser Gruppe zugerechnet werden und es einen Kanon von Theo-

rien gibt, die als sophistisch gelten. Wir halten hier an den populären Zuschreibungen 

fest, wobei anzumerken ist, dass die Beurteilung dieser Lehren und ihrer Vertreter durch 

die Zeitgenossen von begeisteter Zustimmung bis zu kritischer und auch radikaler Ab-

lehnung reicht. Jedenfalls ist die Ansicht von einer einheitlichen Bewegung der Sophis-

ten inzwischen ebenso einer differenzierteren Beurteilung gewichen wie deren verbrei-

tete Beurteilung als Zerstörer von Tradition und Nomos als verbindliche Elemente der 

Gemeinschaftsordnung, von mythischem Denken, Religion und auch Moral, auch wenn 

die Texte unverkennbar eine gewisse Bedrohung traditioneller Wert- und Ordnungs-

vorstellungen vermitteln. Wie schon J. de Romilly richtungsweisend aufgezeigt hat, 

seien nicht die zerstörerischen Elemente als solche alleinige und dauerhafte Folgen 

 
83 Vgl. zu Euripides etwa HOSE 2008 (mit weiterer Literatur) und MEIER 22022 mit dem Hinweis oben 

Anm. 44. – Zu Aristophanes als politischem Kommentator s. etwa TELÒ 2023 (vgl. aber auch die kriti-

schen Rezensionen zu seinen früheren Ausführungen zu Aristophanes) mit Abgrenzung gegen GOMME 

1938, der im Komödiendichter vor allem den Künstler sieht. – Die Autoren und Unteruchungen sind hier 

nur als ein jeweils erster Zugang zu ihren jeweiligen Protagonisten und deren Einstellungen genannt. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

38 

http://www.fera-journal.eu 

dieser Gedankenwelt, sondern im positiven Sinne hätten die Sophisten eine neue, aus 

der Vernunft abgeleitete Moral an Stelle der alten Werte gesetzt, ohne aber damit letz-

tere im Hinblick auf die Gesamtgesellschaft völlig ablösen zu können.84 Das anspruchs-

volle Anliegen von K. Meister gilt sogar der vollständigen Rehabilitation der Sophisten, 

die er als „fortschrittliche Denker“ präsentieren will und deren „grundlegende Neuan-

sätze und Denkanstöße sowie die besondere Aktualität und Modernität ihrer Lehrmei-

nungen auf den verschiedensten Gebieten“ er darlegen möchte.85 Dies bedeutet eine 

Kehrtwendung gegenüber einer Einschätzung und Wertung der Sophisten als bloße 

Vermittler von Rhetorik und formaler Streitkunst sowie von Subjektivismus und Rela-

tivismus.86  

Grundsätzlich besteht Übereinstimmung darin, dass im Prozess der frühen hel-

lenischen „Aufklärung“ die Entwicklung von Naturphilosophie und Medizin, aber auch 

die Weitung des geographischen Horizontes im Zuge der Erkundung und Erlangung 

neuen Wissens über ‚fremde‘ Völker, wichtige Etappen auf dem Weg zu einem ‚neuen 

Denken‘ in Griechenland markieren. Damit rückten physische Gegebenheiten und der 

Mensch als natürliches Wesen in das Zentrum theoretischer und praktischer Analysen. 

Nicht von ungefähr hat Hippokrates von Kos (460-370), der als bedeutendste Persön-

lichkeit der frühen griechischen Medizin gilt, einem Trend des Wissenschaftsbetriebs 
 

84 DE ROMILLY 1992. Von „sophistischer Schule“ ist heutzutage keine Rede mehr, die Bezeichnung als 

„sophistische Bewegung“ (sophistic movement – Kerferd 1981) ist umstritten und eine Frage des näheren 

Verständnisses bzw. der Begriffsdefinitio. – Die Rehabilitierung der sogenannten Sophisten unter Beto-

nung ihrer produktiven Rolle innerhalb der griechischen Kulturentwicklung hat sich mittlerweile allent-

halben durchgesetzt. – Aufkommen und Ausformung eines neuen Denkens im frühen Griechenland in 

der sogenannten (ersten) Sophistik mit verschiedenen Vertretern und durchaus unterschiedlichen Vor-

stellungen und Zielsetzungen hatten die Zeitgenossen und haben die Forschung schon immer fasziniert 

mit einer reichen, sich ständig vermehrenden Fülle an Untersuchungen. An dieser Stelle sei allgemein 

aus der jüngeren Forschung etwa auf GUTHRIE 1971; KERFERD 1981, ROMEYER DHERBEY 1985 (= Ndr. 

u. a. 2017); MEISTER 2010; NERCZUK 2010; ZEHNPFENNIG (HG.) 2019; BONAZZI 2020 und MCKIRAHAN 

2024 (einführend zu verschiedenen Sophisten und einigen Sachproblemen wie etwa der Frage nach dem 

Logos oder dem Nomos-Physis-Verhältnis) verwiesen mit weiter führenden bibliographischen Hinwei-

sen. Zur älteren Forschungsgeschichte CLASSEN 1976, 1-18. 
85 MEISTER 2010, 13. Vgl. auch die Einschätzung und den grundlegenden Überblick über das neue Den-

ken der Sophisten von NERCZUK 2010, 69-72 mit Betonung der „humanistischen Wende“, welche er aber 

nicht als „Ablösung“ der Naturphilosophie etwa durch die Rhetorik versteht, wie in klassischer Sicht, 

sondern als „Akzentverschiebung“. Mit anderen modernen Interpreten verweist auch NERCZUK a. O. 71 

auf die folgenreiche Tatsache, dass das traditionelle negative Bild über die Sophisten nicht zuletzt der 

Perspektive der antiken Quellen geschudet sei, indem den Sophisten „die Destruktion der traditionellen, 

sozialen oder sittlichen Normen vorgeworfen [wird … ]. Darüber hinaus gab es auch die philosophischen 

Vorwürfe des Subjektivismus, Relativismus, Agnostizismus, Atheismus, Immoralismus, Hedonismus 

etc.“. Mangel an doxographischer Überlieferung zu den Sophisten und demgemäß auch an entsprechend 

vorauszusetzender Wertschätzung unterstreicht KERFERD 1981. 
86 Eingehend interpretiert wurden von der Forschung Subjektivismus, Relativismus und Skeptizismus 

insbesondere des Protagoras aus Abdera in Thrakien (ca. 490–411; s. die Testimonien zu Leben und 

Werk bei VS 80A DK), der mit Perikles befreundet gewesen sein soll und von dem der berühmte, viel 

behandelte „Homo-mensura-Satz“ stammen soll, nach dem der Mensch „das Maß (der Maßstab) aller 

Dinge sei, der Seienden, dass sie sind, der Nichtseienden, dass sie nicht sind“ (Plat. Theait. 152a: φησὶ 

γάρ που „πάντων χρημάτων μέτρον ἄνθρωπον εἶναι, τῶν μὲν ὄντων ὡς ἔστι, τῶν δὲ μὴ ὄντων ὡς οὐκ 

ἔστιν“; vgl. Sext. adv. math. 7,60). Strittig ist, ob hier der einzelne Mensch oder der Mensch schlechthin 

(die Menschheit insgesamt als Lebewesen) gemeint ist, vgl. u.a. KERFERD/FLASHAR 1998/1, 28-43; 

MEISTER 2010, bes. 46-51 u. 143-146 und viele andere, für die das Zitat den Ausgangspunkt ihrer Un-

tersuchungen liefert. Wahrscheinlich rückt Protagoras den Menschen (wohl irgendeinen als Individuum, 

nicht den Menschen im Allgemeinen) als Objekt in den Mittelpunkt der Erkenntnis. Ihm zufolge hat 

jedes Argument zwei sich widersprechende Seiten (VS 80B6a DK), was der Argumentationsweise in den 

um 400 verfassten Dissoi Logoi bzw. Dialexeis entspricht, vgl. dazu SCHOLZ/BECKER (Hg.) 2004; NER-

CZUK 2010, 76-79; MEISTER 2010, 237-247, bes. 239-242, mit umfangreicher Literatur in Anm. 1 [S. 

304]. 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fhsi%5C&la=greek&can=fhsi%5C0&prior=tau=ta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%2Fr&la=greek&can=ga%2Fr0&prior=fhsi/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pou&la=greek&can=pou0&prior=ga/r
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn0&prior=pou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrhma%2Ftwn&la=greek&can=xrhma%2Ftwn0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Ftron&la=greek&can=me%2Ftron0&prior=xrhma/twn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnqrwpon&la=greek&can=a%29%2Fnqrwpon0&prior=me/tron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=a)/nqrwpon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=ei)=nai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn0&prior=tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%29%2Fntwn&la=greek&can=o%29%2Fntwn0&prior=me/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=o)/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fsti&la=greek&can=e%29%2Fsti0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn1&prior=e)/sti
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C0&prior=tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=de/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%29%2Fntwn&la=greek&can=o%29%2Fntwn1&prior=mh/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s1&prior=o)/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29k&la=greek&can=ou%29k0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fstin&la=greek&can=e%29%2Fstin0&prior=ou)k


Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

39 

http://www.fera-journal.eu 

seiner Zeit folgend den Menschen als natürliches Lebewesen zum Gegenstand seiner 

empirischen Forschung gewählt.87 Der Mensch als biologisches Wesen ist Teil der Ge-

samtnatur und entsprechend Gegenstand naturwissenschaftlicher, empirischer Erfor-

schung, was ihn in besondere Nähe zur Medizin rückt. Körper und Seele sind vonei-

nander abhängig und gehören beide zur Naturwelt mit spezifischen Bedürfnissen, die 

es zu befriedigen gilt. Der entscheidende Schritt besteht aber darin, dass die Sophisten 

zusammen mit Sokrates das Denken über die vorsokratische, ionische Naturphilosophie 

hinaus auf den Menschen als speziellen, zentralen Gegenstand des Erkennens gerichtet 

haben, welches Bemühen sich dann weiter mit eigenen Erklärungsansätzen in das 

4. Jahrhundert, und hier nicht zuletzt mit Platon und Aristoteles, aber auch darüber hin-

aus, fortsetzt. Zwar lieferten die Auslegungen der frühen Naturphilosophen einen wich-

tigen Ausgangspunkt für die eigenen Untersuchungen der Sophisten, jedoch vernach-

lässigten erstere den zentralen Bereich des politischen, sozialen und kulturellen Lebens 

der Menschen. Mit betonter Hinwendung zum Menschen als einem besonderen Wesen 

mit einer eigenen Natur im Rahmen der gesamten Natur geriet dann nahezu zwangs-

läufig auch die Frage nach dessen individuellen Merkmalen mit Folgen nicht zuletzt 

auch für das gesellschaftliche und politische Leben in den Blick. Standen in der ioni-

schen Philosophie der Kosmos im Mittelpunkt der Betrachtung und der Mensch eher 

am Rand des Denkens als Teil des Kosmos, dreht sich in der Sophistik die Relation um, 

indem zugleich das Verhältnis von physischer Natur und Kultur (φύσις vs. νόµος) ins 

Zentrum des Denkens gerät mit der Frage nach Ursprung, Entwicklung und Bedeutung 

von Kultur für die Lebensgestaltung als persönliche Arete (ảρετή) und Bestandteil so-

zialer und letztlich auch politischer Beziehungen.88 In moderner Sicht ist dabei umstrit-

ten, ob und inwieweit sich die Sophisten unmittelbar mit der politischen Tagespolitik 

auseinandersetzen oder doch vor allem allgemeingültige Erkenntnisse vermitteln woll-

ten.89 Dass jedenfalls deren Gedankenwelt und diejenige weiterer Theoretiker nicht 

grundsätzlich von der historisch-politischen Realität abgekoppelt werden kann, dürfte 

kaum zu bezweifeln sein. Die politischen und sozialen Veränderungen in Griechenland 

und insbesondere auch in Athen ab dem 6. Jahrhundert waren gleichermaßen Voraus-

setzuing wie Begleiterscheinung für das ‚neue Denken‘. 

Unabhängig von der nicht wenig umstrittenen Frage der Zuordnung der Einzel-

persönlichkeiten zu den Sophisten und der – angesichts der Überlieferungslage – nicht 

geringen Problematik eines sachgerechten Verständnisses ihrer jeweiligen Gedanken-

welt stehen dem hier verfolgten Aspekt entsprechend die Überlegungen zum Problem 

»Macht« und ihrer Funktion im Rahmen der jeweiligen Vorstellungen und Werteord-

nungen im Vordergrund. 

Unverkennbar erfolgte im Zuge des Prozesses einer Neuorientierung des Den-

kens eine Abgrenzung einer eher rationalistischen Weltsicht von alt hergebrachten und 

internalisierten Vorstellungen und Mentalitäten, welche dennoch nach wie vor die Ver-

haltensweisen im Demos, gerade auch in Athen und bei politischen Entscheidungen, 

 
87 Zu Hippokrates, den hippokratischen Schriften und der Entwicklung der Medizin im Zuge empirischer 

Forschung im frühen Griechenland vgl. etwa NESTLE 1948 (ed. 1940) 207-248, 
88 NESTLE 1948, Kap. 9; s. auch NERCZUK 2010, 72, wonach „in den Augen der Sophisten die Untersu-

chungen der frühen Naturphilosophen inhaltlos und widersprüchlich“ gewesen seien. Aber dies bedeutete 

nicht die völlige Ablehnung der Forschungen auf dem Gebiet der Naturwissenschaften, s. ebd. mit Anm. 

13-16 und weiteren Verweisen.  
89 Einen dezidierten Versuch, die Aussagen der Sophisten auf die Tagespolitik zu beziehen, unternimmt 

SCHOLTEN 2003, s. dazu die Besprechung von M. DREHER, Gnomon76, 2004, 514-517 mit Verweis da-

rauf, dass sich die Sophisten nicht zuletzt vor allem aus geschäftlichen Gründen aus der Tagespolitik 

herausgehalten und sich dementsprechend auch nicht eindeutig auf eine bestimmte Verfassungsform zu-

stimmend oder ablehnend festgelegt hätten. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

40 

http://www.fera-journal.eu 

nicht unmaßgeblich bestimmten.90 Verbunden war die neue Weltanschauung mit der 

Erschütterung unbedingten Götterglaubens, obwohl damit keineswegs durchgängig und 

grundsätzlich der Einfluss göttlichen Waltens verneint wurde.91 Damit geriet ein spezi-

elles, aber grundlegendes Problem in den Blick, welches die Sophisten und ihre Zeit-

genossen nachhaltig beschäftigte, nämlich das Verständnis von den Göttern und der 

Rolle von Religion als einem normsetzenden Lebensbereich. Dies führte zur Kritik an 

den traditionellen, etwa von Homer und Hesiod über Solon und weiter bis in das 5. Jahr-

hundert (s. etwa Hdt. 2,53) vermittelten Auffassungen.92 Die relative institutionelle 

Schwäche von Religion und ihres Verpflichtungsgrades beförderten ein Denken und 

Handeln jenseits von theokratischen Vorstellungen und bedingten mitentscheidend die 

Etablierung von Politik als einem autonomen Bereich. Als erster kritisiert unseres Wis-

sens Xenophanes von Kolophon (ca. 570-470), der nach einigen Irrfahrten schließlich 

in Unteritalien (Elea) Fuß fasste, grundsätzlich die Vorstellung von der menschlichen 

Gestalt und dem (menschlichen) Verhalten der Götter. Beides hätten sich die Menschen 

lediglich nach eigenem Vorbild vorgestellt. Die Kritik führt ihn dann positiv zu einer 

monotheistischen bzw. eher pantheistischen Auffassung: „Es herrscht nur ein einziger 

Gott, unter Göttern und Menschen der Größte, weder an Aussehen den Sterblichen ähn-

lich noch an Einsicht“ (VS 85B23; vgl. dazu B24-26 DK). Zugrunde liegt die Annahme 

der Existenz eines rein geistigen und ewigen Gottes,93 während eine andere Denkrich-

tung dazu führte, die Existenz von Göttern überhaupt zu leugnen, wie etwa bei Prodikos 

von Keos (ca. 470/460-nach 399)94 oder Demokrit von Abdera (460-371) usw.,95 oder 

 
90 Dazu etwa SCHUBERT 1992. 
91 Religiöse Praktiken und Feste, Überzeugungen und Aberglaube einschließlich des Orakelwesens wa-

ren weiterhin selbstverständliche Bestandteile der Lebenswirklichkeit in allen Bevölkerungsschichten. 

Zur Religionskritik der Sophisten und ihrer Zeitgenossen s. MEISTER 2010, 120-132; 223-227 mit der 

älteren Literatur in Anm. 120. 
92 In der Theogonie unternimmt Hesiod eine Systematisierung der anthropomorphen Götterwelt auf dem 

Weg genealogischer Ordnung, in Werke und Tage propagiert er eine moralische Weltordnung unter dem 

Schutz von Zeus und Dike als Garanten von Recht und Gerechtigkeit, welche allein den Menschen als 

Sicherung des Gemeinschaftslebens beschieden sind. Allerdings muss dieses Gut stets neu gesichert wer-

den. Nachwirkung dieses Denkens und zugleich Weiterentwicklung bezeugt etwa die Tragödiendichtung 

bei Aischylos. 
93 Ob Ähnliches Antiphon gedacht hat (VS 87B10 DK), ist umstritten, vgl. PENDRICK 2002, 256-259. – 

Die Vorstellung der Eleaten von einem ewigen und unveränderlichen Sein fand nicht die Zustimmung 

der Sophisten, wie etwa ein theoretische Abhandlung des Gorgias mit dem Titel: „Über das Nicht-Sei-

ende oder über die Natur“ mit Kritik an entsprechender Erkenntnismöglichkeit verdeutlicht. 
94 Dazu MEISTER 2010, 126 f.; eingehend zur Lehre ebd. 161-170 sowie zum Mythos „Herakles am 

Scheideweg“. 
95 Umstritten ist die Interpretation und Verfasserfrage des „Sisyphos“-Fragments aus dem 5. Jh., das 

lange Zeit dem Tyrannen Kritias (ca. 460-403) zugeschrieben wurde, aktuell aber wohl eher einem ver-

lorenen, gleichnamigen Drama oder Satyrspiel des Euripides (484/480-406) zugeordnet wird (MEISTER 

2010, bes. 220-224 mit der Schlussfolgerung: „Nach alledem dürfte die euripideische Herkunft des 

Sisyphosfragments gesichert sein“; s. aber ebd. in Anm. 16 [S. 301] die lange Reihe der Vertreter der 

entgegengesetzten Ansicht). In dem Fragment wird die Existenz von Göttern bzw. eines Gottes grund-

sätzlich geleugnet, vgl. den übersetzten Text bei MEISTER 2010, 219 f. Im Chaos des Urzustandes gab es 

danach noch keine Götter, die Götterfurcht wurde erst durch einen schlauen und weisen Mann für die 

Sterblichen erfunden (Z. 11 f. [ἐξευρεῖν]). Am Schluss des Fragments heißt es (Z. 41 f.): „So, meine ich, 

hat zuerst jemand die Sterblichen beredet zu glauben, daß ein Geschlecht der Götter existiere"; demnach 

beruht die Existenz einer Götterwelt auf einer Fiktion. Zweck derselben ist es, die Menschen vom Un-

rechttun zu bewahren, Religion dient dazu, die menschliche Gemeinschaft zu sichern, ist also eine staats-

politische Notwendigkeit. Zu beachten gilt es aber auch, dass es sich bei Sisyphos um eine Figur in einem 

Schauspiel handelt, die ‚atheistische Vorstellung‘ (der Begriff »Atheismus« wurde erst im 16. Jh. ge-

prägt) also nicht von vorneherein mit derjenigen des Autors gleichgesetzt werden kann. Zudem kennen 

wir den Schluss und das Schicksal des Sisyphos in der dichterischen Fassung nicht. Auf die Leugnung 

göttlicher Wesen und Gottlosigkeit standen im damaligen Athen jedenfalls schwere Strafen, wie die nicht 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

41 

http://www.fera-journal.eu 

jedenfalls ihre Einflussnahme auf die menschlichen Geschicke zu bezweifeln, wie 

Thrasymachos meint: „Die Götter haben das menschliche Treiben nicht im Auge; denn 

sonst hätten sie nicht das Größte unter den Gütern der Menschen außeracht gelassen, 

die Gerechtigkeit; denn wir sehen die Menschen diese nicht anwenden“ (VS 85B8 DK). 

Die Menschen sind für ihr Verhalten und deren Folgen selbst verantwortlich: „Das 

Schlimmste [sc. an Ereignissen]), das wir durchmachen müssen, ist nicht Werk der Göt-

ter, auch nicht des Zufalls, sondern Schuld der Regierenden“ (VS 85 B1 DK aus seiner 

Schrift Περὶ πολιτείας). Er plädiert für Eintracht unter den Bürgern und den Rückgriff 

auf die „väterliche Verfassung“ (πάτριος πολιτεία). Ob etwa Thukydides grundsätzlich 

die Existenz einer Götterwelt negierte, lässt sich aus seiner Schrift nicht sicher erschlie-

ßen, es liegt aber nahe anzunehmen, dass er etwa der Position des Protagoras nahestand, 

die lautete: „Hinsichtlich der Götter allerdings kann ich weder erkennen, dass sie sind, 

noch dass sie nicht sind, noch auch von welcher Gestalt sie sind, denn vieles gibt es, 

was das Wissen hindert, die Ungewissheit der Sache und die Kürze des Menschenle-

bens“ (VS 80B4 DK).96 Moderne Kritik an Ontologie und (philosophischem) Gottes-

begriff fragen – das berühmte Deckenfresko Michelangelos von der Erschaffung 

Adams in der Sixtinischen Kapelle im Vatikan (1508/1512) in seiner der gemeinten 

Aussage ins Gegenteil verkehrend – ob hier Gott Adam oder Adam Gott erschuf. Be-

kannt sind aus der Moderne neben anderen auch Religionskritik und ‚Projektionshypo-

these‘ von Ludwig Feuerbach (* 1804, † 1872). 

Schon früh wurde die neue naturwissenschaftliche Sicht auf die Welt mit ihrem 

starken Bezug auf empirische Erkenntnisse auf den Menschen als Kulturwesen und da-

mit auf den ethischen, gesellschaftlichen und politischen Bereich übertragen. Mit der 

in die Form des Mythos gekleideten Prometheus-Parabel umschreibt Protagoras (Plat. 

Prot. 320c ff.) die Kulturentwicklung des Menschen, welche den Fortschritt vom Na-

turzustand zur Zivilisation und die besondere Auszeichnung des Menschen mit seinen 

Fähigkeiten, vor allem auch als gemeinschaftsbildendes Wesen, im natürlichen Kosmos 

betont, was sein Überleben sichert. Die positive Einstellung unterscheidet sich damit 

von Hesiods pessimistischer Sicht von den fünf negativ aufeinander folgenden Weltal-

tern (Erga 106-201), was schließlich das Eingreifen von Zeus und Dike für das Überle-

ben des Menschen erfordert. Dabei stellte sich am Übergang von der archaischen zur 

klassischen Epoche in Griechenland auch die Frage nach dem Verhältnis von Natur und 

Recht (rechter Ordnung) neu, indem die auf die Natur bezogene Physis (φύσις) und der 

für die menschliche Gemeinschaft gültige Nomos (νόμος) mit jeweils eigenen Normen 

ins Bewusstsein gelangten, die es aber gegebenenfalls miteinander zu versöhnen galt.97 

Wie aber die ionischen Naturphilosophen in der Physis Konstanten in der Welt voller 

Veränderungen suchten, so auch die Sophisten solche für den Bereich der Werte und 

Normen, folglich auch der Ethik, Religion und Politik. Dies führte gemäß der unter-

schiedlichen Sichtweisen zur Aufspaltung zwischen φύσις und νόμος als Gegensatz von 

 
wenigen Asebie-Prozesse bis hin etwa zu demjenigen des Sokrates belegen. MEISTER 2010, 225-227 

verweist auf einige ausgewählte Beispiele einer indirekten ‚Langzeitwirkung‘ dieser Ansicht zur Reli-

gion im Sisyphos-Fragment von der römischen Zeit bis in die Neuzeit, so etwa bei Polybios oder Cicero, 

bei Machiavelli (Aufgabe der Staatslenker ist es, die Grundlagen von Religion und Gottesfurcht zu Si-

cherung der Eintracht zu bewahren, auch wenn sie diese für falsch halten), bei Voltaire („Si Dieu 

n'existait pas, il faudrait l'inventer") und anderen bis hin zur marxistisch-leninistischen Lehre von der 

Religion als „Opium des Volkes“.  
96 Vgl. auch weiter unten mit Anm. 129). – Für Herodot ist theokratisches Geschichtsdenken selbstver-

ständlich, vgl. dazu etwa STRASBURGER 1968/1, 438-442. 
97 Zu „Physis and Nomos“ s. neben der klassischen Studie von HEINIMANN 1965 etwa PIERIS (HG.) 2007. 

– Eine „Grundlegung zu einer Geschichte des Wortes Physis“ hat PATZER 1993 vorgelegt. Zu Nomos 

Basileus GIGANTE 1993. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

42 

http://www.fera-journal.eu 

Natur und Konvention mit unterschiedlicher Rückführung von Werten und Normen 

(Gesetzen) auf die unveränderliche φύσις einerseits oder auf den durch menschliche 

Übereinkunft im Laufe der Kulturentwicklung verpfichtenden Bereich des νόμος ande-

rerseits. Die Antithese von φύσις und νόμος verschärfte sich zunehmend, wobei bei 

allen unterschiedlichen Positionen im Einzelnen doch erkennbar die unveränderliche 

φύσις als das grundlegende Fundament der Gültigkeit von Werten gegenüber dem auf 

gesellschaftlicher Übereinkunft basierenden νόμος angesehen wurde.98 Einen besonde-

ren Niederschlag fand dieses neue Denken in der Auseinandersetzung über die Rolle 

von Gewalt und Macht und über die Frage der Gerechtigkeit im möglichen Konflikt 

zwischen menschlicher Ordnung und aus der Natur abgeleiteten Prinzipien. Damit wur-

den auch die auf menschliche Übereinkunft oder göttliche Satzung beruhenden und 

lange als selbstverständlich durch die Tradition legitimierten ethischen und gesell-

schaftlichen Normen hinterfragt. Zugleich erlangte die Rhetorik entscheidende Bedeu-

tung.99 Dies schließt nach Ritter und insbesondere nach Vogt sowie weiteren Interpre-

ten auf verschiedene Weise auch Thukydides und dessen Reflexionen über Grundlagen 

und Gesetzmäßigkeiten persönlichen und politischen Verhaltens mit ein. Zudem hätten 

insbesondere Kallikles im Gorgias Platons mit Übertragung des Naturgesetzes auf die 

menschliche Gesellschaft, wonach der Starke herrscht und der Schwache beherrscht 

wird (Plat. Gorg. 483c-d: φύσις αὐτὴ ἀποφαίνει… τὸ δίκαιον κέκριται, τὸν κρείττω 

 
98 Hierzu und zum Folgenden u. a. NERCZUK 2010, 83-87 mit Verweis auf die differenziertere Einteilung 

von GUTHRIE 1971, 68-131. 
99 Zwei miteinander streitende und unvereinbare Lebensweisen werden in Platos Gorgias gegenüberge-

stellt: Leben gemäß Philosophie, Gerechtigkeit und Mäßigung auf der einen Seite und Leben nach Maß-

gabe von Rhetorik, Macht, ungezügeltem Verlangen und Gewinn. Rhetorik garantiert dem Menschen, 

frei und somit sie selbst sein zu können.Für Gorgias ist es im gleichnamigen Dialog Platons das Ziel der 

Rhetorik „über andere zu herrschen“ und so Macht zu erlangen. Macht aber wird auf diesem Weg frei-

willig, nicht mit Gewalt erlangt (vgl. Plat. Phileb. 58a: διʾ ἑκόντων, ἀλλʾ οὐ διὰ βίας). Die Redekunst 

dient dazu, andere – gleichsam um jeden Preis – zu überzeugen (Plat. Gorg. 449a–453a). Sie ist letztlich 

unabhängig vom Wahrheitsgehalt dessen, was sie vertritt. Im folgenden Abschnitt des Dialogs über-

nimmt Polos, Schüler des Gorgias, dessen Gesprächspart mit der These, ein Kennzeichen von Macht sei 

es, dass deren Besitzer glücklich sei, weil er nicht zur Verantwortung gezogen werden könne, auch wenn 

er Unrecht tut. Auf die Gegenargumentation des Sokrates braucht hier nicht näher eingegangen zu wer-

den. Grundsätzlich ist Gorgias skeptisch gegenüber der Ansicht von „Wahrheit“ als gesicherter Erkennt-

nis und begnügt sich vielmehr mit dem „Wahrscheinlichen“ (τἁ εἰκότα), vgl. Plat. Phaidr. 267a. Dies ist 

dann auch wichtiger Bestandteil der propagierten Redekunst. Hierzu auszubilden, ist sein wichtigstes 

Anliegen, nicht die Vermittlung der ἀρετή (Plat. Men. 95c). Nach Protagoras gibt es über jede Sache 

zwei einander entgegengesetzte Aussagen (Meinungen) entsprechend der skeptischen Position in der 

Rhetorik zu Antilogien (vgl. auch Anm. 86), und es gilt, (mit Hilfe der Redekunst) die schwächere An-

sicht zur stärkeren zu machen (VS 80B6a.b DK), was der Ansicht des Gorgias entspricht. In Platons 

Protagoras steht die Frage nach der Lehrbarkeit der Tugend im Zentrum des Gesprächs. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

43 

http://www.fera-journal.eu 

ἥττονος ἄρχειν καὶ πλέον ἔχειν),100 oder Thrasymachos in der Politeia Platons101 mit 

der These, dass das Gerechte nichts anderes ist als das dem Stärkeren Zuträgliche (Rep. 

338c: φημὶ γὰρ ἐγὼ εἶναι τὸ δίκαιον οὐκ ἄλλο τι ἢ τὸ τοῦ κρείττονος συμφέρον) man-

ches von der Sichtweise Machiavellis vorweggenommen.102 

Wir können an dieser Stelle die umfangreiche Diskussion in den klassischen 

griechischen Schriften über das Verhältnis von Recht/Gerechtigkeit und Nutzen nur in 

Ansätzen nachzeichnen. Dies gilt auch im Hinblick auf die sich keineswegs völlig de-

ckenden Ansichten und Argumentationen der Sophisten, soweit diese für uns greifbar 
 

100 Kallikles, ein vornehmer Athener aus Acharnai, in dessen Haus die Gespräche stattfinden, übernimmt 

von Polos die Gesprächsführung mit der These, dass es einen grundsätzlichen Gegensatz zwischen Na-

tur(-Gesetz) und den von Menschen gemachten Gesetzen gibt. Der im Besitz der Macht befindliche 

Mensch bedarf keiner auferlegten Rücksichtnahme durch irgendwelche Bestimmungen. Gesetze sind 

menschliche Einrichtungen, Gewohnheiten und gesellschaftliche Konventionen. Eine auf ihnen basie-

rende Gesetzgebung dient nur dem Schutz und Vorteil der Schwachen und Untüchtigen. Als überein-

stimmend mit der Natur oder dem Natürlichen sieht Kallikles die spontan agierende, von keiner ange-

lernten Rücksichtnahme behinderte, machtbewusste und durchsetzungswillige Persönlichkeit (bes. Plat. 

Gorg. 482c–484c). Seine Folgerung: „Die Natur selbst aber […] beweist dagegen, dass es gerecht ist, 

dass der Edle mehr habe als der Schlechtere und der Tüchtige mehr als der Untüchtige. Sie zeigt vielfach, 

dass es sich so verhält sowohl an den anderen Tieren als auch an ganzen Staaten und Geschlechtern der 

Menschen, dass das Gerechte so bestimmt ist, dass der Bessere über den Schlechteren herrsche und mehr 

habe.“ Die Lehre vom „Naturrecht des Stärkeren“ des Kallikles, verbunden mit dem Ziel eines genuss-

reichen Lebens frei von jeglicher Fremdbestimmung, fand in der Neuzeit nicht zuletzt bei Machiavelli 

oder Nietzsche ihre Anhänger, wurde aber auch schon früh etwa durch den Anonymus Iamblichi oder 

Platon hinterfragt. Im politischen Bereich impliziert individualistisches Machtstreben als höchstes Ziel 

die Tyrannis. Zu dieser Herrschaftsform als äußester Form der Gesetzlosigkeit (ἁνομία) zum Nachteil 

der Allgemeinheit vgl. etwa Anon. Iamblichi VS 89 c. 7,12-16 DK: „Aber auch die Tyrannis, dies 

schlimme und fürchterliche Übel, entwickelt sich aus keinem anderen (Grund) als aus gesetzlosen Zu-

ständen […]. Denn wer glaubt, dass ein König oder Tyrann aus einem anderen Grund zur Herrschaft 

kommt als in Folge von gesetzlosen Zuständen und der Sucht nach eigenem Gewinn (πλεωνεξία), der ist 

ein Tor.“ S. ferner Arist. Pol. 5,10 (= 1310 b1-1313 a15). 
101 Die berühmte Schrift wurde von Platon um 375 verfasst. Im ersten Buch (s. zu diesem jetzt SANSONE 

2023 mit Literatur) steht die Frage nach der Gerechtigkeit im Vordergrund der Diskussion zwischen 

Sokrates und dem aus Chalkedon stammenden Thrasymachos, der als sophistischer Rhetoriker (letztes 

Drittel 5./frühes 4.Jh.) wirkte. Aristophanes verspottete ihn 427 in seiner ersten Komödie Daitales („Die 

Schmausbrüder“ – nur Fragmente erhalten). Testimonien und Zeugnisse zu Leben und Lehre des 

Thrasymachos s. VS 85A und B DK; vgl. MEISTER 2010, bes. 208-211; jetzt BATTHYÁNY 2021. Einge-

leitet wird die Debatte bei Platon durch die Auseinandersetzuing Sokrates‘ mit der populär-moralischen 

Anschauung des Polemarchos, wonach gerecht zu handeln bedeute, den Freunden zu nützen und den 

Feinden zu schaden, vgl. Plat. Rep. 331d-336a. In die Diskussion greift dann Thrasymachos ein, „zu-

sammenkrümmend wie ein wildes Tier sich auf die Gesprächspartner einstürzend, um sie zu zerreißen“ 

(336b5-6), aber auch mit der Forderung nach Bezahlung entsprechend dem Anspruch von Rhetorikleh-

rern (337d). Seiner Einlassung nach, die er bei Platon vertritt, ist der glücklichste Mensch ein Tyrann, 

welcher, ohne Strafe zu befürchten, vollkommene Ungerechtigkeit pflegt. Ferner Plat. Rep. 338c-339a 

und 343a-344d zur Äußerung des Thrasymachos, dass Gerechtigkeit letztlich nichts anderes sei als der 

Vorteil des Stärkeren, und dies gilt auch für die jeweils Herrschenden gemäß der Polisverfassung. Von 

Interesse sind in diesem Zusammenhang die Ausführungen von MEISTER 2010, 92-97 (s. auch S. 399), 

denen zufolge Thrasymachos wie im übrigen auch Thukydides im Melier-Dialog keineswegs ihre per-

sönliche Einstellung wiedergegeben, sondern eine „schonungslose Beschreibung der politischen Wirk-

lichkeit“ aufgezeigt hätten. 
102 Im Einzelnen VOGT 1968, 291 f., auch zu Gegenpositionen innerhalb der Sophistik und mit Verweis 

u. a. auf die grundlegende, klassische Studie zur sophistischen Staatslehre von NESTLE 1948 (1941), bes. 

335-348: „Schule des Gorgias – Naturrecht des Starken – Recht des Schwachen“. NESTLE stellte a.O. 

342 fest: „In der Neuzeit haben der ‚Principe‘ Machiavellis und Nietzsche mit seiner Lehre vom ‚Willen 

zur Macht‘, seiner Forderung der ‚Umwertung aller Werte‘ und seinem Preis des Herrenmenschentums 

ganz bewusst an diese sophistische Theorie angeknüpft.“ – Übersicht zu den beiden Gesprächspartnern 

des Sokrates, Kallikles und Thrasymachos und deren Positionen, s. BARNEY 2017. In der Darstellung bei 

Platon kann Thrasymachos gleichsam als Vorstufe zu Kallikles verstanden werden, s. auch MEISTER 

2010, a. O. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

44 

http://www.fera-journal.eu 

oder doch aus den Fragmenten und Zitaten rekonstruierbar sind, bevor mit Sokrates, 

Platon oder auch Aristoteles eine neue Denkrichtung Platz greift. Aber wie verbreitet 

‚neue‘ Einsichten zum Verhältnis von nomos und physis das damalige zeitgenössische 

Denken beeinflussten, mag man nicht zuletzt aus den erst seit 1915 bekannt geworde-

nen Papyrusfragmenten der Schrift Von der Wahrheit (Περὶ τῆς ἀληθείας) des Antiphon 

aus Athen entnehmen.103 Es handelt sich um die diesbezüglich ausführlichste, bislang 

bekannt gewordene Erörterung aus dem 5. Jahrhundert, die aus diesem Grund etwas 

genauer und zugleich beispielhaft für die theoretische Auseinandersetzung mit dieser 

Problematik in der damaligen Zeit vorgestellt werden soll.104 In Frage steht das Ver-

hältnis zwischen dem von Natur aus Gerechten, welches auf Notwendigkeit beruht, und 

dem durch menschliche Satzung vereinbarten Gerechten, welches auf Willkür beruht. 

Die Interpretation des Fragmentes ist allerdings in der Forschung nicht wenig umstrit-

ten. Die Liste an Folgerungen aus den Textaussagen in der Schrift reicht von der 

 
103 POxy 1364 und 1797 = Grenfell-Hunt, Oxyr. Pap. XI (1915) Nr. 1364 und XV (1922) Nr. 1797 = VS 

87B44A und B44B DK = F 44B und F 44C (PENDRICK 2002), zitiert häufig zusammengefasst als „Frag-

ment 44“. Dazu ein Fragment jüngeren Datums, welches POxy 1364 ergänzt: POxy 3647 (= DECLEVA 

CAIZZI 1986; DECLEVA CAIZZI/BASTIANINI 1989; LEVYSTONE 2014, 260-262). Zur diskutierten Anord-

nung der Fragmente s. PENDRICK 2002. – Antiphon (der Sophist) lebte im 5. Jahrhundert. Gewisse Prob-

leme bestehen in der Frage der möglichen Identifizierung mit mindesten einer zweiten Person gleichen 

Namens und aus derselben Zeit. Heute zeichnet sich eine Identität insbesondere mit dem Redner und 

Politiker Antiphon von Rhamnus (ca. 480-411) ab, von dem die ältesten uns bekannten Zeugnisse grie-

chischer Gerichtsrhetorik stammen und der durchweg als Verfasser der ihm zugeschriebenen ‚Tetralogie‘ 

(je eine Rede für und gegen eine Anklage sowie für oder gegen eine Verteidigung in derselben Sache) 

gilt. PIEPENBRINK 2019 untersucht die Gerichtsreden des Antiphon und gelangt zu dem Schluss, dass in 

ihnen nicht eine spezielle sophistische Rhetorik auszumachen sei, sondern dass die Argumente weitge-

hend demokratischem common sense entsprächen. Ein wichtiger Punkt in Antiphons Reden betrifft das 

Verhältnis von Gerechtigkeit und Rechtsprechung, wobei auch Tyche und Rhetorik auf je eigene Weise 

eine entscheidende Rolle spielen. Als Anhänger der Oligarchie in Athen beteiligte er sich 411 am Sturz 

der Demokratie und an der Etablierung der diktatorischen Herrschaft des sogenannten „Rates der 400“. 

Nach Beteiligung an einer erfolglosen Mission nach Sparta, um einen Friedensschluss im Peloponnesi-

schen Krieg zu erlangen, und Sturz des Rates der 400 wurde er des Hochverrats angeklagt und zum Tode 

verurteilt. Thukydides charakterisiert ihn als bedeutenden Logographen (Redeschreiber), der jedoch an-

scheinend nur eine Rede selbst gehalten hat, nämlich die Verteidigungsrede (Apologie“) bei der Anklage 

gegen ihn selber auf Leben und Tod, nach Thukydides die bis auf seine Zeit beste, wenngleich erfolglose 

Verteidigungsrede (Thuk. 8,68. 90), s. eingehender zu Person und Werk KERFERD/FLASHAR 1998/2, 69-

74; MEISTER 2010, 181-207, zum Schrifttum auch ZINSMEIER 2011, bes. 408-411 über „Die Ohnmacht 

von Wahrheit und Gerechtigkeit“ und 416-418 über „Die antiphontischen Topoi vor dem Hintergrund 

der Sophistik“. Ebd. 421 f. mit Anm. 104 spricht sich Zinsmeier mit AVERY 1982 und WIESNER 1994/95 

für die Gleichsetzung von Redner und Sophist aus; desgleichen MEISTER 2010, 184-193; 207 sowie im 

„Nachtrag“ in Anm. 48 (S. 296 f.) mit Bezug auf  EUCKEN 2008. Zur Diskussion s. noch WIESNER a.O. 

225-230. Die praktische Bedeutung der Logographen als Redeschreiber insbesondere in Gerichtsverfah-

ren wird daraus ersichtlich, dass im Streitfall Anklage und Verteidigung bis in die Zeit des Perikles per-

sönlich zu vertreten waren. Als einer der ersten soll Antiphon das einträgliche Geschäft der stellvertre-

tenden Abfassung entsprechender Reden betrieben haben. – Karikiert werden die Sophisten (Sokrates!) 

und die Prozesssucht der Athener von Aristophanes 423 in den Nephelai (Wolken –Nubes; 3. Preis [später 

überarbeitet]) und 422 in den Sphakes (Wespen – Vespae; 2. Preis).  
104 Entsprechend umfangreich ist die Forschung mit unterschiedlichen Einschätzungen der Kernaussagen 

bei Antiphon, zumal die Einordnung in die (verlorene) Gesamtschrift offen bleiben muss; vgl. etwa RIES-

BECK 2011 mit Bezug durchweg auf das angelsächsische Schrifttum. Ebd. 268 poinierte Wiedergabe 

verschiedener grundlegender Deutungen von Schrift und Autor durch die Forschung, so u.a. von GUT-

HRIE 1971; SAUNDERS 1977/78; NILL 1985; REESOR 1987 sowie vor allem GAGARIN 2002 und 2007; 

PENDRICK 2002 und 2007; dazu LEVYSTONE 2014. Recht früh nach Veröffentlichung der Fragmente 

hatte VON ARNIM 1916, bes. 4-10 in seiner Antrittsrede als Rektor der Universität Frankfurt a. M. mit 

sehr engagiertem, emotionalem und deutlich zeitbezogenem (Weltkriegslage!) Kommentar Stellung be-

zogen; ebenfalls kurz nach Veröffentlichung des Palimpsests DIELS 1917; grundlegend ferner NESTLE 

1948 (1941) 371-400, bes. 371-381 zur Schrift Über die Wahrheit. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

45 

http://www.fera-journal.eu 

Proklamation amoralischer und anarchischer Ansichten, die menschliche Sitten und 

Gesetze für künstliche Produkte erachten und grundsätzlich oder teilweise gegen die 

menschliche Natur gerichtet sind, der zufolge alle Menschen gleich sind, über eine eher 

politisch-ideologische, anti-demokratische Propaganda bis hin zu einer Einschätzung 

der Schrift als bloß rhetorische Übung, als Einlassungen eines neutralen Beobachters 

von verbreiteten Konflikten zwischen ethischen und politischen Grundätzen oder auch 

als formaler Erweis eines Gegensatzes zwischen physis und nomos und anderem mehr. 

Antiphon als Denker gilt somit etwa als radikaler und unmoralischer Verteidiger von 

Eigeninteressen, als Verfechter des Vorrangs von Naturrecht oder Zweifler an der nor-

mativen Gültigkeit von Brauch, verpflichtender Tradition und nomos, oder eben auch 

unter eher politischen Gesichtspunkten als Kritiker der Demokratie und Vertreter oli-

garchischer Ideologie.105  

In jüngeren Forschungsbeiträgen wird allerdings die Einschätzung der Schrift 

Über die Wahrheit (Περὶ τῆς ἀληθείας) des Antiphon als Zeugnis einer a-moralischen 

und egoistischen Position mit einer Sichtweise, bei welcher gerechtfertigter Nutzen für 

den Menschen allein oder vorwiegend aus seinen von Natur (physis) gegebenen Vo-

raussetzungen abgeleitet wird, hinterfragt.106 Ein Streitpunkt betrifft den normativen 

Gehalt von physis und damit die Frage, ob menschliche Neigungen (Triebe) und Werte 

dauerhaft und naturgegeben als Folge seiner physis anzusetzen sind.107 Dies verbindet 

sich mit der Frage, ob und inwieweit neben der Existenz einer physischen Natur, in 

welche der Mensch als biologisches Wesen eingebunden ist, von einer nur ihm eigenen 

 
105 S. die Liste bei RIESBECK 2011, 269 mit den Belegen. – Zur Zeit der Zweiten Sophistik in der Römi-

schen Kaiserzeit charakterisierte der Rhetor Hermogenes von Tarsos in seiner Stillehre (περὶ ἰδεῶν) die 

Gedankengänge des Antiphon als dunkel und schwer verständlich, vgl. das Testimonium nach Hermog. 

2,11,9 bei VS 87A2 DK. 
106 Vgl. etwa GAGARIN 2002 und 2007; PENDRICK 2002 und 2007 sowie RIESBECK 2011, bes. 284-286 

mit einigen Unterschieden, ferner LEVYSTONE 2014. – Es ist weder unsere Absicht noch das Ziel der 

folgenden Bemerkungen, angesichts der intensiven Diskussion eingehend Stellung etwa zum ‚kalli-

kleischen Antiphon‘ zu beziehen als einem Verächter von Gesetzen und Vertreter eines individualisti-

schen Naturrechts (CROISET 1917 usw.) oder zum ‚hippischen Antiphon‘ als einem Verteidiger eines 

harmonischen Miteinanders von Natur aus gemäß seiner Ansicht in Περὶ τῆς ἀληθείας zur natürlichen 

Gleichheit der Menschen, welche nur durch Konventionen gebrochen worden sei (ROMEYER DHERBEY 

1985, 108 f. usw., aber irrig auf DIELS 1917 rückgeführt, s. LEVYSTONE 2014, 258 f.) oder eben zur 

eigenständigen Sicht des Antiphon. Nach Einordnung von MEISTER 2010, 207 „begründete Antiphon 

eine Art utilitaristischen Hedonismus und errichtete das kohärenteste und konsequenteste Gebäude des 

antiken Naturrechts, während er umgekehrt scharfe Kritik am nomos übte. Seine Auffassung von physis 

war sehr umfassend und steht dem modernen Naturbegriff nahe.“ Trotz der erhaltenen Fragmente ist aber 

der genaue Zusammenhang mit dem verlorenen großen Rest der Schrift schwer zu erfassen. Der Titel 

mag auch einen Bezug zum um 480 verfasstem Lehrgedicht Elea Περὶ φυσέως des Parmenides aus an-

deuten, in dem die Frage nach der ἁλήθεια einen zentralen Platz einnimmt, deren Antwort allerdings dem 

empirisch-physikalischen Zeitgeist entgegengesetzt ist. Kritisch zu hinterfragen ist auch, wie die Diatribe 

Über den Gemeinsinn (Περὶ τῆς ὁμονοίας) des Antiphon in seine Gedankenwelt einzugliedern ist.  
107 Vgl. dazu etwa RIESBECK 2011, der besonders a.O. 269 auf die grundlegende Problematik des nor-

mativen Gehalts von physis verweist. Ihm zufolge besteht der Unterschied zwischen physis und nomos 

für Antiphon darin, dass die Ziele, welche ein Mensch ‚von Natur‘ aus verfolgt, nicht auf feste Regeln 

und Erfordernissen ‚natürlicher‘, d.h. dem Menschsein vorgegebener Neigungen beruhen, sondern dass 

die ‚Natur‘ menschlicher Ziele unbestimmt ist, während der nomos eine Handlung im Hinblick auf den 

Ausgang positiv oder negativ einschränkt. LEVYSTONE 2014, 259 u. ö. betont, dass „la critique de la loi 

et l’évocation de la nature n’impliquent pas necessairement l’existence d’un système de droit ou d’une 

éthique d’origine supra humaine,” und weiter: „la nature est un substrat neutre et n’apparaît jamais 

comme normative … (elle est) la matière indéterminée, auquel cas il ne saurait y avoir aucun telos im-

manent“ (p. 283 u.ö.). Welches Gewicht man in diesem Zusammenhang der Einlassung von Aristoteles 

in dessen Physik mit Bezug auf Antiphon (VS 87B15 DK) zubilligen möchte, wo er dessen Ansicht über 

νόμος und τέχνη als etwas Hinzugekommenes der οὐσία (dem Wesen einer Sache), welche dauerhaft 

bestehen bleibt, entgegensetzt, wäre genauer zu prüfen.  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

46 

http://www.fera-journal.eu 

‚kulturellen Natur‘ und deren Genese ausgegangen werden kann. Eine direkte Aussage 

zu einem ‚Recht der Natur‘ findet sich in den erhaltenen Fragmenten des Antiphon 

nicht. Damit stellt sich das Problem, inwieweit physis als Gegensatz zu nomos108 im 

Hinblick auf die menschlichen (Lebens-)Ziele (!) als grundsätzlich unveränderlich in 

ihren konkreten Ansprüchen zu verstehen ist; einer physis,  die etwa das Recht des Stär-

keren als naturgegeben und nützlich proklamiert, oder inwieweit sie nicht vielmehr das 

konkret Nützliche unter Abwägung von Wohlergehen und Schaden/Schande als Ziel 

offen lässt. Jedenfals liegt nach dieser Ansicht Normativität nicht allein in den Folgen 

und Erfordernissen angeborener, ‚natürlicher‘ menschlicher Neigungen, welche gege-

benenfalls durch Maßgaben des nomos eingedämmt oder unterdrückt oder aber auch 

befördert werden.109 Nutzen (ξυμφέρον) für den Menschen resultiert nicht aus festen 

Inhalten und Regeln, welche auf seiner physis beruhen, sondern ist am Ende unbe-

stimmt im Hinblick auf dasjenige, was in einer konkreten Situation als geeignet und 

vorteilhaft erachtet wird.110 Physis bestimmt lediglich die allgemein menschlichen Vo-

raussetzungen und liefert in dieser Hinsicht zwingende Notwendigkeiten (τὰ ἀναγκαῖα 

– VS 87B44A1,26 f. DK), legt aber nicht die den Menschen zur Entscheidung überlas-

senen Inhalte von Handlungen und deren Ziele fest. Diese Voraussetzung eröffnet dem 

nomos gleichsam auf ‚natürliche‘ Weise die Möglichkeit, durch positive Zielsetzungen 

oder negative Einschränkungen von Handlungen seine eigene Legitimität als Ord-

nungsmacht zu begründen, so dass der nomos zwar im möglichen, nicht aber im zwin-

genden Gegensatz zur eigentümlichen und festen Normativität der physis steht.111 Dies 

gilt insbesondere auch im Hinblick auf das Gerechte bzw. die Gerechtigkeit (δίκη; 

δικαιωσύνη). Der Eingangssatz des Papyrusfragmentes lautet: „Gerechtigkeit besteht 

 
108 Dass das Verhältnis zwischen nomos und physis in Antiphons ʾΑλήθεια einen grundlegenden Aus-

gangspunkt markiert, ist nicht zu verkennen. Dies entspricht im Grundsätzlichen den neuen Denkansät-

zen der Zeit ab der Wende vom 6. zum 5. Jahrhundert, unabhängig von den unterschiedlichen Folgerun-

gen, die daraus von den Sophisten gezogen werden. In den theoretischen Abhandlungen spielt besonders 

der Gegensatz φύσει – νόμῳ eine zentrale Rolle; vgl. u.a. Archelaos von Athen, dem zu Folge „gerecht“ 

und „tadelnswert“ in den Bereich wandelbarer und unverbindlicher Satzung gehört (vgl. auch oben mit 

Anm. 100 ff. und im Folgenden mit Anm. 110) und von Natur das Herrschen dem Stärkeren zukommt 

(VS 68B267 DK: φύσει τò ἅρχειν ỏικεῖον τῷ κρéσσονι– vgl. dazu Nestle 1948 (1941) 103 f.). Nur kurz 

ist die Einlassung des „weisen“ Hippias (vor und um 400) im Protagoras des Platon (337c) zum Gegen-

satz zwischen Natur (physis) und Herkommen/Gesetz (nomos). Der nomos wird von Hippias als „Tyrann 

der Menschen“ bezeichnet, der vieles wider die Natur erzwingt. Entsprechend der natürlichen Gleichheit 

aller Menschen seien Macht und Herrschaft widernatürlich, was im Grunde die Ansicht impliziert, dass 

Macht an sich böse sei, vgl. zu Hippias, der aus dem erst 472/471 nach einem demokratischen Umsturz 

als Hauptstadt der gleichnamigen Landschaft in der nordwestlichen Peloponnes gegründeten Elis 

stammte, etwa NESTLE 1948 (1941) 360-371, der darauf verweist, dass sich Hippias mit seiner Ansicht 

von der Gleichheit aller Menschen und Kritik am nomos nicht die Mächtigen, sondern die Schwachen 

als Basis der Natur erklärt habe.  
109 Vgl. Aristoph. Nephelai (Wolken – Nubes) 1071-1078. – Erinnert sei daran, dass es sich um eine 

(durchgefallene) Komödie (!) des Jahres 423 handelt. In der zitierten Textpassage argumentiert der An-

walt der schlechten und ungerechten Sache u.a.: „[…] was hast du von Sittsamkeit und Tugend, wie viele 

Lebensfreuden du entbehren musst: die Knaben, die Frauen, Gelage, Becherspiel und Wein und Spass 

und Lachen. Und ohne diese Freuden, sag, was hat man noch vom Leben? So ist’s! – Dann kommt der 

Triebe Macht, die die Natur uns schenkte: […] Folg deinen Trieben, spring und lache und halte nichts 

für Sünde!“ 
110 Im 5. Jahrhundert stellt Archelaos von Athen (ca. 480-410), der sich anscheinend auch mit ethischen 

Fragen beschäftigt hatte, von denen aber nur sekundäre Zeugnisse erhalten sind, fest, dass „das Gerechte 

und Tadelnswerte nicht von Natur aus besteht, sondern nur der Konvention entsprechend“ (τὸ δίκαιον 

εἷναι καὶ τὁ ἀισχρὸν οὐ φύσει, ἀλλἁ νὁμῳ – Diog. 2,16 = VS 47A1 DK), also wandelbar und veränderbar 

ist, es gebe kein „Recht der Natur“. 
111 GAGARIN 2002, 65-72; GAGARIN 2007, im Kern übernommen von RIESBECK 2011, 272-278, aber 

auch mit einigen Abweichungen zu dessen Position; dazu LEVYSTONE 2014. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

47 

http://www.fera-journal.eu 

darin, dass man Gesetze und Brauch in dem Staat, in dem man Bürger ist, nicht über-

tritt.“112 Die Feststellung erfolgt im Zusammenhang mit der Frage, ob und wann es für 

sich selber vorteilhaft ist (μάλιστα ἑαυτῷ ξυμφεροντῶς – VS 87B44A1,14 f. DK), Ge-

rechtigkeit entsprechend den Wertsetzungen in der staatlichen Gemeinschaft zu üben. 

Im unmittelbar folgendem Passus setzt Antiphon die Praktizierung des Gerechten (der 

Gerechtigkeit) in unterschiedliche Beziehung zum Nutzen (δίκαιον vs. ξυμφέρον): 

„[…] Es dürfte sich daher ein Mensch für sich selber am vorteilhaftesten hinsichtlich 

der Gerechtigkeit verhalten, wenn er vor Zeugen die νόμοι113 [sc. der Polis] achtet, da-

gegen ohne Zeugen die Gesetze der Natur. Denn die νόμοι sind willkürlich gesetzt, die 

Gesetze der Natur dagegen notwendig. Die Bestimmungen der νόμοι sind das Ergebnis 

von gegenseitiger Übereinkunft, nicht aber gewachsen. Die der Natur dagegen sind ge-

wachsen, nicht etwa Ergebnis von gegenseitiger Übereinkunft. […] Die größte Zahl der 

menschlichen Satzungen (ist) im Gegensatz zur Natur gegeben. […] Die Vorteile, die 

auf den (menschlichen) Gesetzen beruhen, sind Fesseln der Natur, dagegen die von 

Natur gegebenen sind frei […]“.114 Gegen die von Menschen in Übereinkunft geschaf-

fenen nomoi zu verstoßen, ist demnach möglich und gegebenfalls dann vorteilhaft, 

wenn entsprechendes Verhalten nicht bekannt ist und somit nicht geahndet wird,115 was 

im entgegengesetzten Fall folglich für den Handelnden unvorteilhaft wäre; gegen die 

Gesetze der Natur zu handeln, wird aber von der physis in jedem Fall sanktioniert. Auch 

gerechtes Handeln und Gerechtigkeit richten sich damit insbesondere nach dem Ziel 

und den Bedingungen des jeweiligen Handelns und stehen im Zusammenhang mit dem 

Anliegen, möglichst vorteilhaft für sich selber zu agieren und Schaden zu vermeiden, 

was ein ‚natürliches‘ Bestreben ist. Nach Ansicht von Antiphon steht das meiste, was 

entsprechend dem nomos (= nach Gesetz und Brauch als Satzungen) gerecht ist, gegen-

über der physis in feindlichem Gegensatz (= im Widerspruch zur Natur) (VS 

87B44A2,23-30 DK: τὰ πολλὰ τῶν κατὰ νόμον δικαίων πολεμίως τῇ φύσει κεῖται), eine 

Feststellung, die schwer einzuordnen ist und entsprechend kontrovers diskutiert wird.116 

 
112 S. zu dieser konventionellen Definition u.a. PENDRICK 2002,321 mit Verweis auf Xen. Mem. 4,4,12 

oder Plato Rep. 359a; vgl. auch den gesamten Passus in Rep. 357a-362c, bes. 361a. – Die vorausgegan-

gene, verlorene Passage der Schrift Über die Wahrheit des Antiphon dürfte eine nähere Wesensbestim-

mung des ‚natürlichen‘ Rechts beinhaltet haben.  
113 Wir lassen hier den im Griechischen inhaltsreichen Begriff „νόμος“ (pl. νόμοι) unübersetzt, der viele 

Facetten in sich vereint und für den in modernen Sprachen eine Entsprechung schwer zu finden ist. Er 

beinhaltet jedenfalls nicht nur geschriebene Gesetze oder ein formaler Gesetzmäßigkeit entsprechendes 

Recht und darauf beruhende Gerechtigkeit, sondern auch „Brauch“, „Vätersitte“ und „Akzeptanz“ von 

allgemein anerkannten Regeln. 
114 Übersetzung nach CAPELLE 1968, 376 f. und NESTLE 1956, 209 f. – Als Folgerung ergibt sich u.a., 

dass derjenige, welcher gegen menschlichen Satzungen verstößt, dann nützlich handelt, wenn seine Taten 

verborgen bleiben. Der sokratische bzw. platonische Idealismus will dagegen δίκαιον und ξυμφέρον 

grundsätzlich miteinander versöhnen. 
115 VON ARNIM 1916, 7 sieht in diesem ‚Rat‘ Antiphons, „vor Zeugen dem Gesetze treu zu bleiben, ohne 

Zeugen lieber dem Gebot der Selbsterhaltung und Förderung des eigenen Lebens zu folgen“, die anstö-

ßigste Stellungnahme gemäß eigenem Rechts- und Sittlichkeitsgefühl. Mit zu bedenken bei dieser An-

sicht von Arnims ist allerdings seine Einschätzung des Staates als einer grundsätzlich übergeordneten 

Wertinstanz, vgl. bes. S. 8 f., wo er Antiphons Argumentation weniger als Begründung für eine ethische 

Lebensanschauung verstehen will, bei der es gilt, die staatlichen und gesetzlichen Satzungen mit den 

Forderungen der Natur, denen sie jetzt vielfach zuwiderlaufen, in Einklang zu bringen, sondern als Kritik 

an dem damaligen Staat. Und so folgert er für die Aktualität seiner eigenen Zeit, dass es „in der Tat […] 

die Aufgabe staatlicher Ordnung [ist], die selbstsüchtigen Naturtriebe des Menschen den Staatszwecken 

[…] dienstbar zu machen […]“ (S. 9). Anzustreben sei, dass dasjenige, was der Staat als dikaion vor-

schreibt, dies auch zum sympheron im natürlichen Sinne zu machen, also dikaion und sympheron auf 

einen Nenner zu bringen. 
116 Apodiktisch die Feststellung des Kallikles bei Plat. Gorg. 482e: ẻνάντι‘ ảλλήλοις ẻστὶν ἥ τε φύσις καὶ 

ὁ νóμος; vgl. ebd. 489b. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

48 

http://www.fera-journal.eu 

Die Aussage dürfte aber gemäß den erhaltenen Textpassagen wohl so zu verstehen sein, 

dass die grundsätzlichen Handlungsmöglichkeiten des Menschen entsprechend seiner 

naturgegebenen Konstitution zwar notwendige Grundlagen liefern, die nicht willkürli-

cher Veränderbarkeit unterliegen, wie etwa das Streben nach Glück und Wohlbefinden 

und die Vermeidung von Schaden und Schande, dass aber die konkreten Entscheidun-

gen und Zielsetzungen des Handelns nicht auf unveränderliche Weise durch die natür-

lichen Voraussetzungen determiniert werden.117 Letztere setzen jedenfalls den Rah-

men, innerhalb dessen Handlungsmöglichkeiten realisiert werden können.118 Dies er-

öffnet jenen Spielraum, welcher im positiven wie negativen Sinn das Verhalten gegen-

über den Regeln und Erfordernissen des nomos hinsichtlich dem grundlegenden Stre-

ben nach aktuellem Wohlergehen bestimmen.119 Umstritten ist auch die Deutung der 

Aussage bei Antiphon, wonach „die nützlichen Dinge, welche der nomos bereitstellt, 

‚Fesseln‘ bzw. ‚Einschränkungen‘ (θεσμοί) der physis sind, diejenigen der physis aber 

frei sind“ (VS 87B44; A4,1-8 DK). Versteht man die griechische Wortwahl nicht als 

zwingende Folge aller Handlungen gemäß dem nomos, insofern sich diese grundsätz-

lich der Natur und einem damit verbundenen ‚natürlichen‘ Bestreben widersetzen, son-

dern als Folge eigener Normativität, welche in Widerstreit mit einer entsprechend der 

physis immanenten Normativität geraten kann, die als solche nicht unveränderliche 

Ziele verfolgt, sondern Ziele und Ende einer konkreten Handlung unbestimmt lässt, 

verlieren sich Schärfe und scheinbare Unversöhnlichkeit der beiden normsetzenden Be-

dingungen sowohl hinsichtlich der Ermöglichung als auch der Beschränkung von 

Handlungen.120  

Ingesamt ist die Deutung des Verhältnisses zwischen physis und nomos bei An-

tiphon komplexer und flexibler als diejenige etwa des Gorgias, Thrasymachos oder des 

Kallikles, wie sie bei Plato vermittelt wird. Anderer Ansicht ist etwa der Anonymus 

Iamblichi,121 der eine eher idealistische Ethik vertritt und die Lehre vom Recht des Stär-

keren, für den der Wille zur Macht allein maßgebend ist, ablehnt. In der Zusammenfas-

sung von Nestle: „Er geht aber noch einen Schritt weiter, insofern er den sophistischen 

Gegensatz von φύσις und νόμος vollständig überwindet. Der Nomos ist nicht ein Ge-

gensatz zur Natur, sondern das notwendige Ergebnis der natürlichen Entwicklung der 

Menschen, die ‚von Natur unfähig sind, vereinzelt zu leben‘. Der Nomos ist daher kein 

 
117 In der Interpretation bei VON ARNIM 1916, 8 wird von Antiphon nur das Streben nach eigenem Nutzen 

als Naturgebot anerkannt, nicht das altruistische Streben nach dem Nutzen der anderen oder der überge-

ordneten Gemeinschaft. Forderungen der Natur sind als selbstsüchtige Triebe zu verstehen, das Nützliche 

und Schädliche ist in erster Linie durch Lust und Unlust bestimmt, wie auch bei Aristippos von Kyrene 

(ca. 435-355), der als Gründer des Hedonismus gilt, wonach Lust zugleich als das Gute und das Ziel des 

menschlichen Lebens gilt, Schmerz und Unlust dagegen als das Schlechte (die Überlieferung seiner 

Schriften und der ihm fälschlicherweise zugeschriebenen Werke ist allerdings sehr fragmentarisch und 

vielfach umstritten). 
118 Dazu RIESBECK 2011, 273-275: „Antiphon’s explicit claims in fragment 44 appeal to the basic capac-

ities for action that human beings have simply in virtue of being human.”  
119 S. auch weiter oben. Handlungen können somit sowohl im Hinblick auf die physis als auch auf den 

nomos – auf beides einzeln oder auch im Verhältnis zueinander – „feindlich“ (πολεμίως) bestimmt sein.  
120 Vgl. RIESBECK 2011, 275: „We might say therefore that nature, for Antiphon, does not supply human 

beings with innate inclinations to pursue specific goals, but rather deeply underdetermines the ends of 

action.“ So kann die Vermeidung von Schaden bei der Befolgung von Regeln des nomos größer und 

erstrebenswerter sein als wenn man dem natürlichen Streben folgt. Den nomos zu verletzen, führt zu 

Schaden/Strafe auf Grund von Meinung (διὰ δόξαν), die als solche aber erst kundgetan werden muss, 

Dinge der physis zu verletzen, führt zu Schaden/Strafe auf Grund von Realität und Wahrheit (δι‘ 

ἀλήθειαν) (VS 87B44; A2,21-23 DK). 
121 Nach herrschender Lehrmeinung wohl dem letzten Drittel des 5. Jahrhunderts zuzuordnen. Zu den 

Fragmenten s. VS 89 DK. Zur Lehre NESTLE 1948, 424-433; MEISTER 2010, 227-236 mit ausführlichen 

Literaturverweisen in Anm. 1 (S. 302 f.).  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

49 

http://www.fera-journal.eu 

Gewaltherrscher [τύραννος], wie Hippias und keine Fessel [θεσμά], wie der Sophist 

Antiphon meinte, […] sondern infolge dieser gesetzmäßigen Notwendigkeit herrschen 

Recht und Gesetz königlich über die Menschen, und dies wird niemals anders werden; 

denn so ist es durch die Macht der Natur festgelegt.“122  

Von zentraler Bedeutung in unserem Zusammenhang ist aber die wiederholte 

Feststellung in der Forschung von dem offenkundig großen Einfluss des Antiphon auf 

Methodik und Gedankenführung in der Geschichtsschreibung des Thukydides. 

Das frühgriechische Denken und die sophistische(n) Lehre(n) sind in ihren 

Grundannahmen und Folgerungen für die menschliche Lebenswelt sehr verschieden 

und damit keinesfalls einfach und pauschal über einen Kamm zu scheren. Jeder einzelne 

Vertreter ist von der Forschung umfassend behandelt worden, so dass an dieser Stelle 

nur auf die Spezialliteratur verwiesen werden kann. Dies ist auch der Analyse von Jo-

seph Vogt zu entnehmen, die noch einmal herangezogen werden soll.  

Für Vogt verdeutlichen die theoretischen Dispute über Physis und Nomos sowie 

ihr Verhältnis zueinander schon seit früher griechischer Zeit hinreichend, dass in der 

Sache die ‚Neuentdeckung‘ der Rolle der Macht im Leben der Menschen und damit 

auch in Politik und Gesellschaft durch Machiavelli durchaus Vorläufer hat, die aller-

dings dann auch zu eigenen Lösungen und der Formulierung neu begründeter Ideale 

führten. Wie bereits angemerkt, hat Gerhard Ritter sodann noch in derselben Zeitschrift, 

in der Vogt seine Stellungnahme publizierte, auf dessen Einlassungen geantwortet.123 

Ritter verteidigt darin ausdrücklich seine früher geäußerten Ansichten. Mit Vogt ist er 

sich insoweit einig, als „die antike Welt sich keine Illusionen gemacht hat über die Ge-

fährlichkeit großer politischer Macht, deren Besitz den Menschen nur allzu leicht ver-

blendet […, und] auch vom sog. Naturrecht des Stärkeren weiß die antike Bildungswelt 

schon lange vor den althellenischen Sophisten124 […], aber sie hat es – gegen die 

Sophisten – niemals als Grundsatz für den Aufbau der politischen Welt anerkannt. Viel-

mehr ist es das Wesen staatlicher Ordnung, dass sie den bloßen Naturzustand […] durch 

das Prinzip der Gerechtigkeit überwindet.“ Aber – wie zuvor betont – Dämonie‘ ist 

keinesfalls bloß ‚Gefährlichkeit‘, sondern ‚Zweideutigkeit‘, und an die Stelle der 

Emanzipation des individuellen Gewissens aus der Gemeinschaft der Polis setzten die 

Sophisten nicht eine Lehre von der Dämonie der Macht, sondern eine viel radikalere 

vom nackten Recht des Stärkeren, deren Überwindung das Anliegen der sokratischen 

und platonischen, auf vernünftiger Einsicht beruhender Ethik war. Jedoch „die Unver-

meidlichkeit eines Zwiespalts zwischen sittlichem Bewusstsein und den harten Not-

wendigkeiten des politischen Machtkampfes kannten sie [sc. die Sophisten] noch 

nicht.“125  

In der Tat wird in den Tragödien weniger die ‚Dämonie‘ der Macht offenbar als 

vielmehr die Ohnmacht der Mächtigen (Heroen!) gegenüber dem Schicksal, dem sie 

nicht entrinnen können, solange nicht die Anerkennung von Ordnung und Rechtsetzung 

durch die Gemeinschaft in dieser Frieden stiftet. In den Eumeniden des Aischylos bannt 

Athene durch Einsetzung des Areopags die Gewalt als rechtschaffende, rechtsichernde, 

aber auch strafende weltliche Institution. Erst damit verlagert sich die Begründung und 

der Umgang mit Macht entscheidend in den Bereich des Politischen (und auch des 

Menschlichen und Privaten), während die Verstrickung in Unheil und Frevel, welche 

in den Tragödien offenbar wird, das Schicksal heroischer (!) Gestalten ist, die den Eri-

nyen ausgeliefert sind, eines Schicksals (εἱμαρμένη), welches aber nicht als Folge einer 

 
122 NESTLE 1948, 425 f. mit Verweis auf Pindar fr. 169; dazu ebd. 163 f.; s. auch MEISTER 2010, 235 f. 
123 RITTER 1968. 
124 RITTER 1968, 309 f. mit Zustimmung zum Hinweis von Vogt auf Hesiod. 
125 RITTER 1968, 311. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

50 

http://www.fera-journal.eu 

der Macht grundsätzlich innewohnenden Dämonie zu verstehen ist.126 Auch die sophis-

tischen Ansichten zum Naturrecht des Stärkeren und die Kämpfe um Macht – sei es 

Einzelner oder von Gruppen – sind nicht in erster Linie Folgerungen aus dem skizzier-

ten Machtverständnis. Ob die mit vornehmlich politischer Macht verbundene ‚dämoni-

sche Ambivalenz‘ dagegen eine erst von Machiavelli geäußerte Ansicht oder vielleicht 

auch Erkenntnis ist, wie Ritter meint, wäre dennoch zu hinterfragen.  

Ein weiteres Mal führt uns diese Diskussion aber zu Thukydides, dem großen 

Realisten, der „wie kein Zweiter die Gewalt des Machttriebs im Menschen durch-

schaut“,127 und erneut wird, wie schon zuvor von Ritter, so auch von Vogt insbesondere 

auf den Melierdialog des Thukydides verwiesen,128 der nicht von ungefähr als grundle-

gender Diskurs zur Frage des Verhältnisses von Macht und Recht in der Politik gilt und 

damit auch die Einsichten des Thukydides zum Problem »Macht« insbesondere, aber 

nicht ausschließlich, im zwischenstaatlichen Verhältnis offenbart. Nach Ritter gibt es 

aber einen Anker bei Thukydides (und bei den Griechen) jenseits der Unausweichlich-

keit, welche der Macht und dem Machtbesitz innewohnt. Sein Fazit: Auch wenn es 

nicht leicht fällt, sich im Besitz der Macht des Unrechts zu enthalten, ist der Umgang 

mit Macht eine Frage der sittlichen und moralischen Vernunft129 und des darauf beru-

henden Verhaltens, nicht aber zwangsläufige Folge einer der Macht als solcher inne-

wohnenden ‚Dämonie‘, wie sie etwa von Machiavelli formuliert und im Zeitalter der 

Aufklärung und der Folgeepoche weiter entwickelt wurde. Einige Aspekte der Einsich-

ten des Thukydides zum Wesen des Verhältnisses von Macht, Recht und politischer 

Praxis sowie der Rezeption seit der Frühen Neuzeit seien im Folgenden skizziert.130 

 

 

V. Zu Thukydides über das Wesen politischer Macht 

 

Mit den vorstehenden Erörterungen sollte nicht zuletzt das geistige Umfeld skizziert 

werden, dem auch Thukydides als Historiker in seiner Schrift über den Peloponnesi-

schen Krieg verpflichtet ist. Aber nicht eine philosophische oder dichterische Behand-

lung des Phänomens »Macht« in ihrem besonderen Bezug zur Natur/physis des Men-

schen, zu erlassenem Gesetz und von Alters her legitimierter ethischer Moral/nomos, 

zu Gewalt, Nutzen und Gerechtigkeit liegt den Ausführungen des Thukydides zu-

grunde, sondern im Bemühen um ‚Wahrheit‘ (programmatisch Thuk. 1,20,3: ἡ ζήτησις 

τῆς ἀληθείας)131 eine Untersuchung der tieferen Ursachen von Macht und den um diese 

 
126 Es wäre reizvoll, an dieser Stelle auch auf die Bedeutung von Gewalt (βία) und Recht/Gerechtigkeit 

(δίκη; δικαιωσύνη) im Hinblick etwa auf Ehre (τιμἠ) und Zufall (τύχη) oder auch Schicksal (εἱμαρμένη) 

in den homerischen Epen mit möglichen Bezügen über den griechischen Raum hinaus näher einzugehen, 

was jedoch Gegenstand einer eigenen Studie wäre. 
127 RITTER 1968, 312. S. auch KIECHLE 1963. 
128 VOGT 1968, 292-296, bes. 294 f. – Die ältere Literatur ebd. 293 Anm. 11 
129 Dabei kann die Welt der Götter als belohnende oder eher noch potentiell strafende Instanz außen vor 

bleiben gemäß der Überzeugung: Ob es die Götter gibt oder nicht, vermag man nicht zu sagen. 
130 Es ist nicht unser Anspruch und unsere Absicht, an dieser Stelle eine auch nur annähernd erschöpfende 

Analyse vorlegen zu wollen. Es liegen nicht wenige grundlegende Untersuchungen zu verschiedenen 

Fragekomplexen und Einzelproblemen vor, auf die hier nur grundsätzlich hingewiesen werden kann. Um 

jedoch dem Dilemma umfangreicher Exegese der Sekundärliteratur zu entgehen, bietet sich vor allem 

der Rekurs auf die Quellen selber an.  
131 Gewürdigt auch von Dion. Hal., De Thuc. 8,1, der ihm ansonsten kritisch gegenübersteht, was The-

menwahl, Komposition und Darstellung (Stilkritik), aber auch seine (angeblich) anti-athenische Einstel-

lung aufgrund seines Exils betrifft, vgl. weiter unten Anm. 159 und bes. Dion. Hal. in einem Brief Ad 

Pompeium (Geminum) 3,15 (nach der verlorenen Schrift De imitatione). Positiv dagegen urteilt er über 

Herodot. Bekanntlich stammt Letzterer ebenso wie Dionysios aus Halikarnassos, was aber wohl kein 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

51 

http://www.fera-journal.eu 

ausgefochtenen Kämpfen vornehmlich in der realen, praktischen Politik und hier ins-

besondere derjenigen zwischen den Staaten.132 Sein Anliegen ist es somit, die hinter 

dem konkreten Einzelfall erkennbaren Gesetzmäßigkeiten politischer Praxis aufzuspü-

ren. Diese Perspektive ist eine – und zwar offenbar seine ureigene – Neuentdeckung.133 

Sie unterscheidet sich damit von den früheren und nicht wenigen späteren theoretischen 

Abhandlungen der Philosophen, deren Lehre, sofern sie sich auf das Gemeinwesen be-

ziehen, in erster Linie mit der Suche nach der besten und dauerhaftesten Verfassung auf 

die innere Ordnung der Staaten ausgerichtet ist.134 In der heutigen Diskussion wird man 

diese Perspektive auf Wesensmerkmale des Politischen primär dem Bereich der Staats-

lehre zuordnen. Aber fremd ist Thukydides diese Perspektive auf die Politik selbstver-

ständlich nicht. Zeugnisse des politischen Denkens bei Thukydides sind unüberseh-

bar.135 Dieses belegen schon seine Äußerungen über Formen von Verfassungen und 

deren Wert, so etwa zu den Skythen (Thuk. 2,97,6), zu Chios (Thuk. 8,24,4 f.) oder zu 

Athen (Thuk. 8,97,2 f.) nach dem Sturz der „400“ mit eigener positiver Bewertung der 

„Verfassung der 5000“. Im Mittelpunkt steht für Thukydides dabei das Verhältnis der 

„Wenigen“ (Oligarchen) zu den „Vielen“ (Demokraten) bzw. der Elite zu den Mas-

sen.136  Unverkennbar ist seine positive Bewertung politischen Interessenausgleichs 

 
entscheidender Grund für die Bevorzugung herodoteischer Behandlung geschichtlichen Stoffes ist. Dies 

wird man vielmehr aus der engen Beziehung zwischen Geschichtsschreibung und Rhetorik ableiten kön-

nen, wie sie Dionysios (ca. 60 v. – nach 8/7 v. Chr.) zu seiner Zeit als erstrebenswert ansah und postu-

lierte. Nicht von ungefähr ist der Adressat von De Thucydide (Περὶ Θουκυδίδου πρὸς Αἴλιον Τουβερῶνα) 

der römische Historiker und Jurist Q. Aelius Tubero, vgl. FOX 1993; WEAIRE 2005; WIATER 2011; DE 

JONGE 2017. Kritischer zu Dionysios’ Schrift De Thucydide GRUBE 1950. Generell zu Thukydides in 

Rom s. CANFORA 2006. Im 2. Jahrhundert n. Chr. wird ‚Wahrheit‘ von Lukian v. Samosata als Grund-

prinzip der Geschichtsschreibung mit Verweis auf Thukydides hervorgehoben, s. Lukn. Πῶς ἱστορίαν 

συγγράφειν 41 f., der Thukydides als „Freund der furchtlosen Rede und Wahrheit“ (παρρησίας καὶ 

ἀληθείας φίλος) bezeichnet. – Als erster Historiker überhaupt hat Hekataios von Milet (Wende 6./5. 

Jahrhundert) im Gefolge der ionischen Philosophie die Wahrheitsfindung (ἀλήθεια) zum Prinzip seiner 

„Erkundung“ (ἱστορίη) erhoben, vgl. FGrHist, Nr. 1. Über Herodot geht der Anspruch weiter auch auf 

Thukydides, der allerdings einen ganz eigenen Gegenstand seiner Wahrheitsfindung entdeckt, nämlich 

die politische Geschichte, verbunden mit dem Anspruch, diese paradigmatisch aus der Analyse der Ver-

gangenheit als Lehrstück für die Zukunft zu behandeln und nicht vor allem als Sicherung von staunens-

werten Werken und Leistungen der Vergangenheit zur dauerhaften Erinnerung (Herodot). Thukydides‘ 

Wahrheitsbegriff bedingt aber nicht Unparteilichkeit oder Neutralität. Im Übrigen durchzieht das Prob-

lem von ‚Wahrheit‘ und ihrer Vermittlung auf verschiedenen Ebenen die antike Literatur.  
132 HERTER 1968, 371. – S. auch weiter unten im Zusammenhang mit den von Thukydides so eindrucks-

voll gestalteten Reden. – Zu Thukydides als Geschichtsschreiber und seinen Beweggründen s. etwa DE 

ROMILLY 1956; WALLACE 1964, 252 und 258: „subliminal persuasion“; HUNTER 1973 mit kurzer Dis-

kussion nahezu der gesamten Bandbreite der Literatur, deren Umfang sich seither aber weiter vermehrt 

hat; vgl. etwa CONNOR 1984; HORNBLOWER 1987; KAGAN 2009 oder WILL 22021, um nur einige weitere 

Stationen bis an die Gegenwart heran zu nennen. – Zu Thukydides als politischem Denker und seinen 

Reden siehe aus früherer Zeit u. a. REGENBOGEN 1968 (aus dem Jahr 1933) und im Folgenden. 
133 Von den uns bekannten Schriften aus etwa derselben Zeit kommt dem thukydideischen Ansatz die 

pseudoxenophontische Athenaion Politeia noch am nächsten mit einer durchaus realistischen Sicht auf 

die Politik seiner Zeit, welche Erörterung aber eher die Alltagseinschätzung des Politischen bezeugt als 

dass sie zu den Grundlagen vordringt, wie es das Anliegen des Thukydides ist.  
134 Insbesondre auch die Schriften von Platon und Aristoteles. – Vorläufer aus dem 5. Jahrhundert s. 

Herodot 3,80-83 (Verfassungsdebatte am persischen Hof) und 5,92 (Tyrannis in Korinth); ferner Einlas-

sungen zu Verfassungsfragen bei Pindar, Euripides und den Theoretikern Protagoras (VS 80C DK), De-

mokrit (VS 68B245-255; 266 DK), dem Anon. Iamblichi (VS 89 DK) und nicht zuletzt in der Athenaion 

Politeia des Pseudo-Xenophon. 
135 Vgl. dazu die wichtige Studie von LEPPIN 1999 mit dem Anspruch, „seine [i.e. des Thukydides – 

R.W.] Position in der zeitgenössischen Diskussion über die Verfassung der Polis näher und differenzier-

ter zu bestimmen, als es bisher geschehen ist." (S. 185). 
136 „Elite und Masse im demokratischen Athen“ thematisiert OBER 1989. Darin zeigt er auf, wie sich in 

Athen trotz der sozialen und ökonomischen Ungleichheit ein demokratisches Klima verbreitete, 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

52 

http://www.fera-journal.eu 

zwischen Volk und Führungsschicht bei Akzeptanz bestehender Unterschiede, was ihn 

in die Nähe zu den Intentionen Solons bei dessen Reformen rückt und als Hinweis auf 

eine eher an konventioneller Moral und traditionellen Werten ausgerichteten Grundein-

stellung gelten kann. Nicht die Aufhebung wirtschaftlicher und sozialer Unterschiede137 

als Ziel einer auf bürgerlicher Gleichheit beruhenden Ordnung schwebt ihm als Ideal 

und Aufgabe für das Gemeinschaftsleben in der Polis vor, sondern eine angemessene 

Partizipation der Bürger an den politischen Entscheidungen bei Akzeptanz der Unter-

schiede gemäß Besitz, Tradition, Bildung und Beziehungen (gegebenenfalls auch über 

den Rahmen der Polis hinaus), also eine Mischung (σύγκρασις) zwischen Elite und 

Masse bei der Gestaltung der politischen Ordnung. Die führende Rolle einzelner Per-

sönlichkeiten in der Polis ist für Thukydides gleichermaßen notwendig wie unbestritten. 

Solche ‚Staatsmänner‘, die das Wohl der Bürger und der Polis, nicht aber die Eigenin-

teressen zum Ziel ihres politischen Handelns setzen, bedürfen persönlicher Qualitäten 

wie Vernunft und Verstand, Kenntnis, Voraussicht und auch die Fähigkeit der Vermitt-

lung gegenüber der Masse. Herrschaft und die damit verbundene Macht sind jedoch 

sowohl im Inneren der Polis als auch gegebenenfalls im auswärtigen Bereich natürlich, 

notwendig und legitim, jedoch unterliegt ihre Ausgestaltung weiteren Kriterien.  

Diesen nicht zuletzt an begrifflichen Konzepten von politischer Ordnung ange-

lehnten Schlussfolgerungen, deren analytische Brauchbarkeit er allerdings nur für be-

grenzt tauglich hält, stellt Thukydides vor allem eine andere Sicht zur Seite, die von der 

Empirie ausgeht, indem er die kriegerischen Auseinandersetzungen der Staaten unter-

einander im Ringen um die Vorherrschaft zum Ausgangspunkt seiner Analyse wählt. 

In einer der wenigen Passagen, in denen Thukydides in einer Stellungnahme seine 

 
gemeinsam politisch zu gestalten. Sofern die Mitglieder der Eliten politischen Einfluss nehmen wollten, 

mussten sie auf Bedürfnisse und Erwartungen der Bürger Rücksicht nehmen; vgl. auch OBER 2008 zur 

Bedeutung eines breiten Wissens unter den Bürgern und der Frage, wie dieses Wissen zielführend in 

Entscheidungen einfließen und eingebracht werden kann. – Zu „Thukydides und die Demokratie“ s. be-

sonders noch POPE 1988. Zur Position des Thukydides zur Verfassung der Polis und den strukturellen 

Problemen als Folge derselben, aber auch den politischen Gestaltungsmöglichkeiten, s. insbesondere 

LEPPIN 1999. In einem ersten Abschnitt zeichnet Leppin den Prozess der Ausdifferenzierung der Verfas-

sungsformen hin zu einer Verfassungstypologie nach (Tyrannis und ihre Gegner; oligarchisches und de-

mokratisches Denken) und erörtert dann die betreffenden Aussagen und Hinweise sowohl im Sachbericht 

als auch in den Reden des Thukydides. Der hierauf aufbauende zweite Schwerpunkt untersucht dann das 

Verhältnis von Masse und Elite bei Thukydides unter den zentralen Gesichtspunkten: Anthropologische 

Voraussetzungen sowie Masse und politische Elite (mit einem in unserem Zusammenhang besonders 

interessanten Exkurs: „Die Lehre vom Recht des Stärkeren“, S. 137-142; s. auch MEISTER 2011). Vor 

allem in demokratischen Systemen eröffnen die Handlungsspielräume sowohl die Chance zu guter, am 

Gesamtwohl der Polis orientierter Führung als auch zur Perversion derselben zur Verwirklichung von 

Eigeninteresse, personalisiert im Klassischen Athen insbesondere in Perikles einerseits und Alkibiades 

andererseits. 
137 Solches wurde selbstverständlich im Griechenland der damaligen Zeit ebenfalls diskutiert, vgl. etwa 

Phaleas von Chalkedon, der im 5./4. Jahrhundert lebte (Arist. pol. 1266a39-1267b21). Schon im Zuge 

von Koloniegründungen war die Frage der „Aufteilung des Landes“ notwendigerweise von zentraler 

Bedeutung. Soweit wir aber sehen, spielte das Problem des γñς ἀναδασμóς weder in der praktischen 

Politik als Programm noch als realisierter Vorgang innerhalb der Polis eine Rolle. Dieses aber auch nicht 

unter den Tyrannen im Zuge einer ihnen zugesprochenen Rückbindung ihrer Führungsstellung an das 

Volk gegen aristokratische Opponenten und Rivalen, s. dazu BRANDT 1989 mit den Positionen in der 

Forschung. Solons „Seisachtheia“ bedeutete Schuldennachlass, nicht (Neu-)Aufteilung des Landes. Spä-

ter dürfte die Diskussion um Verteilung ökonomischer Ressourcen unter den Theoretikern, die etwa von 

der „Gleichheit der Menschen“ ausgehen, angesichts der unverkennbaren Beziehung zwischen Reichtum 

(insbesondere Landbesitz) und aristokratischer Stellung und damit auch Macht durchaus eine gewisse 

Rolle gespielt haben. Aber entsprechende politische Zielsetzung spielen für Thukydides keine Rolle. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

53 

http://www.fera-journal.eu 

persönliche Überzeugung dem Leser unmittelbar preisgibt,138 vermerkt er im Zusam-

menhang mit dem Bericht über die inneren Wirren in Kerkyra: „So brach in ständigem 

Aufruhr viel Schweres über die Städte herein, wie es zwar geschieht und immer wieder 

sein wird, solange das Wesen des Menschen sich gleichbleibt [ἕως ἂν αὐτὴ φύσις 

ἀνθρώπων ᾗ], aber doch schlimmer und harmloser und in immer wieder anderen For-

men, wie es jeweils der Wechsel der Umstände mit sich bringt. Denn im Frieden und 

Wohlstand ist die Denkart der Menschen und der ganzen Völker besser, weil keine auf-

gezwungene Notwendigkeit sie bedrängen; aber der Krieg, der das leichte Leben des 

Alltags aufhebt, ist ein gewalttätiger Lehrer [βίαιος διδάσκαλος] und stimmt die Lei-

denschaften der Menge nach dem Augenblick“ (Thuk. 3,82,2).139 

Die grundlegende Deutung politischer Vorgänge erfolgt daher nicht von unge-

fähr am Beispiel des Krieges der Athener mit den Peloponnesiern, der 431 begann und 

bis 404 währte und allgemein in Anlehnung an Thukydides zusammenfassend als „Der 

Peloponnesische Krieg“ bezeichnet wird.140 Nach der von Thukydides bereits zeitnah 

beim Ausbruch desselben erfolgten Einschätzung würde dieser Krieg der bis dahin be-

deutendste, umfassendste, längste und damit zugleich der repräsentativste und aussage-

kräftigste für seine grundlegenden Ursachenforschungen und Beweisführungen wer-

den.141 Mittels Darstellung und Analyse der Ereignisse will Thukydides zum einen die 

tieferen Gründe für diese Auseinandersetzung jenseits der äußeren Anlässe freilegen, 

zum anderen die strukturellen Folgen aufzeigen, welche dieser trotz einiger Unterbre-

chungen nahezu 30 Jahre andauerende, jedoch als Einheit verstandene und besonders 

erinnerungswürdige Krieg „fortzeugend“ schuf.142 An diesem aktuellen Konflikt soll 

 
138 Wie etwa auch durch die Weise seiner Darstellung in der „Archäologie“ (Thuk. 1,2-19) oder mit der 

Würdigung des Perikles (Thuk. 2,65), aber auch mit dem gesamten Bericht über die „inneren Wirren in 

Kerkyra“ (3,82 f.) und mit dem Melierdialog (Thuk. 5,85-113) als einer Darlegung der Pathologie von 

Krieg und Macht. 
139 Vgl. auch Heraklit: „Der Krieg ist der Vater aller Dinge“ (πάντων) (VS 22B53 DK) – oder „aller 

Personen“ (?), und zwar „Götter und Menschen; Sklaven und Freie“? – Von Aristophanes wurde die 

Friedensthematik wiederholt auf die Bühne in Athen gebracht, so 425 mit den Acharnēs (Acharner – 1. 

Preis); 421 mit Eirene (Frieden – 2. Preis) 414 mit Ornithes (Vögel – 2. Preis) oder auch – neben anderem 

– 411 mit Lysistrate (als Lustspiel). Das Verhältnis zwischen Athenern und den Bundesgenossen war 

schon Thema in den 426 aufgeführten Babyloniern. Ähnliches gilt für Euripides, was die Friedensthe-

matik betrifft, so u.a. mit den Herakliden 430 und Hiketiden um 424.  
140 Die Geschichte Griechenlands in der Zeit des Peloponnesischen Krieges und insbesondere diejenige 

des Krieges als solchen sind in der Forschung umfassend sowie in vielen Spezialuntersuchungen thema-

tisiert worden. Nur auf wenige Gesamtdarstellungen und Übersichten mit weiterführender Literatur sei 

an dieser Stelle verwiesen. So etwa auf BUSOLT 1904; MEIGGS 1972 (u. Ndr.); DE STE CROIX 1972; KA-

GAN 1969-1991 und 2003; BLECKMANN 1998 und 2007; WELWEI 1999; DE SOUZA 2002; SCHULZ 2003; 

OBER 2015. Neueren Datums ist WILL 22020 (Erstaufl. 2019), eine gut lesbare Übersicht mit aktuellem 

Forschungsstand und ausführlichen Quellennachweisen.  
141 Darauf verweist programmatisch bereits das Eingangskapitel des auch nach über 30 Jahren noch nicht 

zum Abschluss gebrachten Werkes, in dem Thukydides betont, dass er gleich beim Beginn des Ausbruchs 

des Krieges zwischen Athen und den Peloponnesiern mit der Aufzeichnung begonnen habe in der Ge-

wissheit der gewaltigsten Erschütterung (κίνησις μεγίστη – Thuk. 1,1,2) für die Hellenen und einen Teil 

der Barbaren, ja sozusagen unter den Menschen überhaupt. Diese Erwartung der Größe und Dauer des 

Krieges stand für ihn fest wegen der Machtpotentiale der Konfliktpartner sowie der Parteiname und Ver-

wicklung nahezu der gesamten bekannten Welt in den Konflikt. Folge des lang andauernden Krieges war 

ein bis dahin unbekanntes Ausmaß an menschlichem Leiden (παθήματα), verbunden auch mit einer Viel-

zahl von Naturkatastrophen (Thuk. 1,23). Dies ist rückblickend formuliert. Dazu eingehend MEIER 2005. 
142 Dem ursprünglichen Plan folgend umfasste das Werk zunächst wohl nur die ersten zehn Jahre bis 421 

(„Archidamischer Krieg“), als Athen und Sparta Frieden schlossen („Nikias-Friede“) und der Krieg al-

lenthalben als beendet angesehen wurde, vgl. Thuk: 5,24,2; 26,6. Nach 404 erfolgte auf Grund der Fol-

geereignisse eine Neukonzeption, bei der die Einheit des gesamten Krieges von 431 bis 404 betont wird, 

vgl. dazu Thuk. 5,25 f. Die Frage der „Werkchronologie“ ist allerdings in der Forschung zwischen „Uni-

tariern“ und „Analytikern“ heftig umstritten, seit FR. W. ULLRICH 1846 die „thukydideische Frage“ 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

54 

http://www.fera-journal.eu 

exemplarisch und gleichsam stellvertretend für alle vergangenen, aber auch künftigen 

Kriege und Konflikte die Grundstruktur und damit das Wesen allen politischen Han-

delns „auf undichterische Weise […] zum ewigen Besitz“ (κτῆμα ẻς ảεὶ) aufgewiesen 

werden: Denn „wer das Gewesene klar erkennen will und damit auch das Künftige, das 

wieder einmal, nach der menschlichen Natur (κατὰ τὸ ἀνθρώπινον)143, gleich oder ähn-

lich sein wird, der mag sie [d.h. die undichterische Darstellung] so für nützlich halten“ 

(Thuk. 1,22,4; vgl. 2,48,3). Das „blinde Schicksal“ der Tyche ohne Einwirken eines 

göttlichen Willens spielt nicht nur in dieser Prognose über den ‚großen Gang‘ der Er-

eignisse keine maßgebende Rolle, auch wenn Naturereignisse wie etwa der Ausbruch 

der Seuche in Athen nicht voraussehbar sind.144 Allerdings werden später die Melier in 

der Diskussion mit den Athenern um ihre Existenz auf die τύχαι verweisen, welche 

Anlass zur Hoffnung geben. Zudem vertrauen sie darauf, dass das Schicksal um der 

Gottheit willen (τύχη ἐκ τοῦ θεἰου) sie als Vertreter der gerechten Sache nicht benach-

teiligt (Thuk. 5,102 und 104). In ihrer Antwort verweisen die Athener darauf, dass un-

kalkulierbare Hoffnung, die etwa auf Weissagungen, Göttersprüche und Ähnliches 

baut, nur Unheil stiftet und dass die Gunst der Götter auch ihnen gewogen sei (Thuk. 

5,103 und 105). Aber es ist ohnehin müßig, den unkalkulierbaren Zufall bzw. das 

Schicksal in die Berechnung des Gegenwärtigen und Zukünftigen mit möglichen, dar-

aus jeweils zu ziehenden Folgerungen einzubeziehen. Ob es Götter und göttliches Ein-

greifen in das Geschick der Menschen gibt oder nicht, bleibt für Thukydides ungewiss 

und kann für die Beurteilung politischer Vorgänge in der Realität keine Rolle spielen. 

Dies hindert nicht, dass man sich – persönlich überzeugt oder auch aus zweckmäßigen 

Gründen – durch Tat und Wort auch auf die Götter und ihr postuliertes Wirken bezieht. 

‚Schuld‘ an Erfolg und Misserfolg sind nicht die Götter und das Schicksal, sondern die 

Menschen selber. Dem rationalistischen Denken des Thukydides entsprechend sind je-

denfalls bei nüchterner Analyse die grundlegenden Zusammenhänge und Abläufe des 

politischen Geschehens erkennbar. Entscheidend ist die Fähigkeit, aus der Analyse der 

Vergangenheit145 und den aktuellen Gegebenheiten die richtigen Folgerungen für die 

Politik der Gegenwart zu ziehen und zumindest plausible Prognosen für die Zukunft zu 

erstellen,146 aber Thukydides weiß auch um die Unberechenbarkeit der Zukunft, je 

 
aufgeworfen hat. Ausführlich behandelt wurde sie in der jüngeren Vergangenheit u.a. von WILL 2003, 

321-367, der zu den so genannten „Analytikern“ zu zählen ist, die keinen einheitlichen Werkplan in dem 

fragmentarisch gebliebenen Bericht über die Zeit von 431-404 erkennen können, sondern der Ansicht 

sind, dass erkennbare Brüche auf eine Entwicklung hinweisen würden. Anderer Ansicht waren etwa 

PATZER 1937 und HAGMAIER 2008, bes. 11 mit Anm. 37. 
143 Vgl. auch weiter oben zu Thuk. 3,82,2 in seinem persönlichen Urteil angesichts des Bürgerkriegs in 

Kerkyra.  
144 In seiner „Trostrede“ an das an der Kriegsführung zweifelnde und zum Frieden mit Sparta neigende 

Volk vermerkt er zur Seuche: „[…] das einzige von allem, was jede Erwartung überstieg“ (Thuk. 2,64,1). 

Ähnlich hatte Demokrit geurteilt, dem zufolge nur selten der Zufall rationaler Überlegung entgegenwirkt; 

das meiste kann ein verständiger Scharfblick einordnen (VS 68B119 DK).  
145 Die Geschichte der Pentekontaetie liefert ihm etwa für die Vergangenheit das Exempel für eine rati-

onale Erklärung der politisch entscheidenden Vorgänge, wenngleich auf einer vergleichsweise grund-

sätzlichen und allgemeinen Ebene. 
146 Diese Fähigkeit wird von Thukydides Perikles zugesprochen (Thuk. 2,65,7), der bei der Würdigung 

des „ersten Mannes“ dessen Fähigkeit der Voraussicht (überlegte Vermutung) des Künftigen (πρόνοια) 

hervorhebt. Ähnlich seine Beurteilung des Themistokles (Thuk. 1,138,3), dem eine besondere machtvolle 

Kraft seiner Anlagen und Natur bescheinigt wird (φύσεως ἰσχύς bzw. φύσεως δύναμις), wobei allerdings 

seine Individualität stärker betont ist als bei Perikles, gewissermaßen ein Technokrat in der Welt der 

Politik. Nikias, Konkurrent des Alkibiades, warnt die Athener vor der Ausfahrt nach Sizilien: „Mit Be-

gierde geraten die wenigsten Dinge, mit klugem Vorbedenken (πρόνοια) die meisten“ (Thuk. 6,13,1). 

Nicht ohne gewissen Sarkasmus (und Snobismus) setzt Alkibiades die durch ihn mit (oder trotz) seiner 

Jugend und Unerfahrenheit (νεότης καἰ ἄνοια) errungenen Erfolge dem entgegen (Thuk. 6,16,6-17,1). 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

55 

http://www.fera-journal.eu 

weiter die Prognose in diese hineinreicht.147 Die Realität erweist nicht selten selbst 

sorgfältige Planung als falsch. Vor allem lenken Irrationalität und Unwägbarkeit 

menschlicher Entscheidungen den kalkulierbaren Verlauf politischen Geschehens im-

mer wieder in unbekannte Richtung. Im politischen Machtspiel beruhen jedenfalls kon-

krete Entscheidungen nicht nur auf klarer Einschätzung der Realität mit den daraus zu 

ziehenden Folgerungen für die Zukunft, sondern auch auf subjektiven, nicht selten emo-

tionalen Einschätzungen, bei denen das Wünschbare über das vernünftig Machbare ge-

stellt wird.148 Leidenschaften wie Habgier und Ehrgeiz bestimmen häufig – und so auch 

im Klassischen Griechenland, und hier nicht zuletzt im demokratischen Athen – das 

Handeln der führenden Persönlichkeiten und ergreifen auch das Volk, das allzu leicht 

von Stimmungen mitgerissen wird, wie auch Thukydides weiß und aufzeigt. Rationaler 

und kühl kalkulierter Machtpolitik steht dann eine von Leidenschaften bestimmte 

Machtpolitik gegenüber, ein Gegensatz, der nach Thukydides vor allem in den politi-

schen Entscheidungen der Ekklesie im demokratischen Athen ausgetragen, aber letzt-

lich von Persönlichkeiten mit entsprechenden Charaktermerkmalen ins Werk gesetzt 

wurde und wird. Verantwortlich hierfür sind nach Thukydides in Athen vor allem die 

Demagogen, unter ihnen etwa der von Leidenschaften und Gefühlen getriebene Kleon 

oder auch Alkibiades, deren Handeln und Reden auf Massenwirkung abzielen und wel-

che die schwankenden Stimmungen im Volk durch Rekurs auf populäre Wünsche be-

sonders gut zu eigenen Zwecken zu nutzen verstanden.149 

 
147 In der Rede des Hermokrates in Sizilien verweist dieser auf das Unberechenbare, Trügerische und 

Ungewisse der Zukunft (Thuk. 4,62,3-63,1), ebenso Nikias in seiner ersten Rede in der Volksversamm-

lung in Athen (Thuk. 6,9,8); vgl. auch 1,120,5 (Rede der Korinther zum Kriegsbeschluss des Pelopon-

nesischen Bundes): „[…] häufiger schien wohlüberlegt, was was dann schmählich ins Gegenteil um-

schlug“; 1,122,1; 1,140,1 (Rede des Perikles); 8,24,5: „Unberehenbarkeit des menschlichen Lebens“ (τοῡ 

βίου παράλογοι). 
148 Den Krieg gegen die Peloponnesier hätten die Athener nach Ansicht des Thukydides wohl gewonnen, 

wenn sie an der Strategie des Perikles festgehalten hätten. Aber Existenz oder dauerhafter und entschei-

dender Einfluss eines Perikles sind nicht vorhersehbar, aktuelle Prognosen haben somit einen begrenzten 

Zeitwert und sind abhängig von ereignisbedingten Entscheidungen.  
149 Thuk. 3,37-40: Rede des Kleon im Jahr 427 in der Volksversammlung im Zusammenhang mit dem 

Gericht über Mytilene und Thuk. 6,16-18: Rede des Alkibiades im Jahr 415 in der Volksversammlung 

zum Eingreifen in Sizilien. – Zu Kleon, einem starken Befürworter des Krieges gegen Sparta, s. auch 

Thuk. 4,21,3 (zum Jahr 425): Kleon als Scharfmacher und Demagoge, auf den das Volk damals beson-

ders hörte bei den Verhandlungen Athens mit Sparta um Pylos (ἐνñγε Κλέων [… sc. τοὺς Ὰθηναίους], 

ἀνὴρ δημαγωγὸς); dazu die kritischen bis sarkastischen Einlassungen von Aristophanes in seiner Komö-

die Hippeis (Equites – Ritter) aus dem Jahr 424 (1. Preis, aber trotzdem ohne folgenreichen politischen 

Einfluss; vgl. dazu die knappe Ereignisgeschichte bei BLECKMANN 3 2022, 61-66 [Erstaufl. 2007]), oder 

auch Aristoteles, AP 28,3. Siehe zu Kleon etwa WOODHEAD 1960; HERTER 1968, 386-399 (vor allem im 

Hinblick auf die Pylos-Affäre und ihre Folgen sowie auf die Politik des Perikles); CONNOR 1971; BOUR-

RIOT 1982 – Zu Alkibiades und dem von ihm schon zu seinen Lebzeiten vermittelten Bild als Macht-

menschen, der eigenen Interessen folgend das Volk zu manipulieren verstand, vgl. etwa Thuk. 5,43-45 

zum Jahr 421; 6,15-18 zum Jahr 415; ferner Aristoph., Batr. (Batrachoi – Ranae – Frösche) 1420 f. aus 

405/404 und bei späteren Rednern, s. Isokr. or.16; Lys. 14 u. 15; And. 4; vgl. auch weiter unten mit Anm. 

169. Zu Alkibiades etwa PALMER 1982; ELLIS 1989; VICKERS 1999; GRIBBLE 1999; RHODES 2011 (rez. 

R. J. LITTMANN, The Classical World 106, 2013, 294 f.); HEFTNER 2011 (eine eng an Alkibiades‘ Bio-

graphie ausgerichtete Lebensbeschreibung, dem er überragende Fähigkeiten als Diplomat, Demagogen 

und politischen Taktiker zuschreibt, dessen historische Bedeutung jedoch weniger in seinen politischen 

Leistungen bestehe als darin, dass er auf besondere Weise eine glanzvolle, aber labile und in sich wider-

sprüchliche Epoche auf eindrücklichste Weise repräsentiere). Die deutlich negative Bewertung der bei-

den Politiker mit unterschiedlichem biographischen Hintergrund insbesondere als demagogische Expo-

nenten in der antiken Tradition wird von der aktuellen Forschung nicht in gleichem Maße geteilt.– Auf 

seine Weise beherrschte auch Perikles das Instrumentarium der Demagogie! Zum Verhältnis zwischen 

Demagogie und Volk s. MANN 2007. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

56 

http://www.fera-journal.eu 

 Die selbstbewusste Aussage des Thukydides zur aufklärenden Absicht seiner 

Schrift erhebt Anspruch auf grundsätzliche Gültigkeit. Joseph Vogt etwa formulierte 

wie folgt: „Es ist sein Anliegen, die harten Waffengänge des Machtkampfes, die uner-

bittlichen Züge der Diplomatie, überhaupt die Grundformen der Politik als bleibende 

Erkenntnisse der Nachwelt zu übermitteln.“150 Vogt sieht durchaus Beziehungen zu 

Machiavelli, obwohl dieser den Thukydides nicht gekannt hat.151 Die Triebkräfte der 

Politik erkennt Thukydides nach Vogt in den Leidenschaften der Menschen und den 

Charakteren der Staaten, denn die menschliche Natur sei zum Schlechten geneigt, 

werde aber in normalen Zeiten durch Sitte und Gesetz in Schranken gehalten. Dabei 

beruft sich Vogt allerdings auch auf eine Aussage des Thukydides in der bekannten 

„Pathologie des Krieges“ (Thuk. 3,84,2), die mehrheitlich, wenn auch nicht allenthal-

ben, als interpoliert gilt.152Eine genauere, textbezogene Nachzeichnung der Einlassun-

gen des Thukydides zu »Macht« in ihrem Bezug zu verschiedenen normgebenden 

Handlungsfaktoren in seinem Werk, und hier vor allem in den dafür zentralen Reden, 

kann und soll im Folgenden nur an einigen Beispielen erfolgen, bevor ein kurzer Blick 

auf die Rezeptionsgeschichte gerichtet wird. 

Auch wenn es eine direkte, auf den Begriff gebrachte Positionierung von 

Thukydides zur Rolle und Bedeutung von »Macht« nicht gibt, erschließt sich doch aus 

seinem Werk aufgrund gelegentlicher eigener Stellungnahmen, aber auch aus der Er-

eignisgeschichte als solcher und in diesem Zusammenhang insbesondere durch die 

Form seiner Berichterstattung mit ausführlicher Wiedergabe der politischen Diskussi-

onen in den Reden, dass seiner Überzeugung nach letztlich das Streben nach Macht ein 

maßgebender Faktor bei allen zu treffenden Entscheidungen war und ist. Ein daraus 

resultierendes Handeln und Verhalten erkennt er sowohl im persönlichen als auch im 

öffentlichen Bereich, und hier vor allem im Verhältnis der Staaten untereinander. An-

gelegt ist dieses Streben nach Macht in der menschlichen Natur. Bemerkenswert ist die 

Parallelisierung zwischen individuellem und politischem Bereich. Als grundlegende 

Handlungsimpulse und gleichsam als die Wesenselemente aller Bestrebungen, insbe-

sondere aber des politischen Handelns, erkennt Thukydides in verschiedener Wortwahl 

und begrifflicher Fassung Furcht (δέος; φόβος), Ehre und Ansehen (τιμή; φιλοτιμία) 

sowie materiellen Gewinn und Erwerb (ὠφελία; πλεονεξία). So rechtfertigt eine zufäl-

lig in Sparta anwesende Gesandtschaft Athens, als dort die Korinther nach Einberufung 

einer Versammlung der Bündner gegen Athens Machtanspruch vorstellig waren, die 

Herrschaft (ἀρχή [Archē]) Athens gleich zweimal mit deutlichen Worten: „Und dann 

zwang uns die Natur der Sache selbst, unsere Herrschaft in der jetzigen Form auszu-

üben, hauptsächlich Furcht (δέος), Ehre (τιμή), schließlich auch unser Vorteil [materi-

ellerGewinn] (ὠφελία) [---]“ (Thuk. 1,75,3). Und weiter: „So muss man sich auch über 

 
150 VOGT 1968, 293. 
151 Oder nur indirekt die eine oder andere Notiz. Machiavelli beherrschte die griechische Sprache nicht 

oder kaum; die von Lorenzo Valla angefertigte lateinische Übersetzung, die dieser 1452 vollendete und 

die 1513 gedruckt wurde, düfte Machiavelli nicht erreicht haben. Eine deutsche Übersetzung verfasste 

Hieronymus Boner 1533. 1628 hatte Thomas Hobbes das Werk ins Englische übersetzt, das ein Jahr 

später erschien. Eine deutsche Übersetzung der englischen Version von Hobbes‘ Über das Leben und 

Geschichtswerk des Thukydides zusammen mit dessen Widmungsschreiben an die Leser hat NOLL (HG.) 

2022 vorgelegt. – Zu Thukydides und Thomas Hobbes vgl. auch DIESNER 1980 mit Fokus auf die Be-

handlung der Frage nach der Rolle von Macht; ferner PALMER 1982, 103 f.; s. auch oben die einleitende 

Bemerkung mit Anm. 9.  
152 Vgl. unter anderem im Kommentar zu Thukydides 3,84 in HCT II 382-386. – Von Landmann wird 

der Text dieses Kapitels in die Anmerkungen verbannt! Auch LEPPIN 1999, 203 f. (mit Diskussion) er-

achtet den Text als interpoliert. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

57 

http://www.fera-journal.eu 

uns nicht wundern, wir folgen nur der menschlichen Eigenart153, wenn wir eine Herr-

schaft, die sich uns anbot, angenommen haben und behalten wollen, besiegt von drei so 

starken Mächten wie Ehre, Furcht und Vorteil; wir sind ja auch nicht die ersten, die dies 

angefangen haben, sondern es ist immer so gewesen, dass der Mindere sich dem Mäch-

tigeren fügen muss; auch glauben wir, dieses Reiches [dieser Herrschaft] würdig zu 

sein, und auch ihr hieltet uns dafür, bis ihr jetzt, euren Vorteil berechnend, mit der 

Gerechtigkeit kommt, der zuliebe noch nie jemand eine Gelegenheit zu gewaltsamer 

Bereicherung verschmäht und auf seinen Vorteil verzichtet hat“ (Thuk. 1,76,2).154 

Ähnlich lautet das dezidierte Urteil des Thukydides im Rahmen seiner eindrücklichen 

Beschreibung der Folgen der Bürgerkriegsverhältnisse in Kerkyra (3,82,8). Diese drei 

Faktoren können zwar auch in Konflikt miteinander geraten, müssen es aber nicht. Im 

zwischenstaatlichen Bereich bestimmt vor allem die Furcht (vor Gegnern und eigenen 

Verlusten) die politischen Entscheidungen. Hinzu kommt grundsätzlich eine fatale, an-

geborene Neigung der Menschen, Unrecht zu begehen bzw. sich über Gesetze und Nor-

men hinwegzusetzen (ἀδικεῖν), dem in gewissem Maße nur mit Zwang begegnet wer-

den kann.155 

Nach der einleitenden Beweisführung zur Größe des aktuellen Krieges im Ver-

gleich zu allen früheren in der „Archäologie“ (Thuk. 1,20-22) behandelt Thukydides 

die konkreten Anlässe, die vordergründig den Konflikt zwischen Athenern und Pelo-

ponnesiern auslösten, wobei er aber sogleich nachdrücklich auf den wahrsten Grund 

(ὰληθεστάτην πρóφασιν) verweist, nämlich die Furcht (φόβος) (!) vor dem Wachstum 

der Macht Athens, das die bis dahin anerkannte Führungsmacht unter den Hellenen, 

Sparta, zum Krieg zwang.156  Bei diesem Urteil spielt die Frage einer moralischen 

Schuld keine Rolle. Ehre und materieller Gewinn bestimmten schon immer maßgebend 

das Handeln der frühen Griechen. Der Rückgriff auf die menschliche Natur entspricht 

durchaus theoretischen (sophistischen) Vorstellungen. In diesem vorgegebenen Hand-

lungsrahmen kommt nach Thukydides bei der praktischen Handlungsorientierung den 

Faktoren ‚Recht‘ und ‚Nutzen‘ entscheidende Bedeutung zu. Ihre Funktion im 
 

153 LANDMANN übersetzt „der menschlichen Natur“. Dies ist in unserem Zusammenhang leicht missver-

ständlich. Thukydides spricht hier von ἀνθρώπειος τρóπος, nicht von φύσις. 
154 Zu der vergleichbaren Position des Kallikles bei Platon siehe weiter oben. – In der deutschen Über-

setzung wird u. a. von G. P. Landmann griechisch ἀρχἠ als „Reich“ wiedergegeben. 
155 Vgl. dazu auch weiter oben die Ansicht von VOGT zu Thuk. 3,84,2. 
156 Thuk. 1,23,6; 1,88; vgl. 1,118. – Thuk. 1,33,3: Kriegsplanungen der Spartaner aus „Furcht vor Athen“ 

in der Bewerbungs-Rede der Kerkyrer um ein Bündnis in Athen. Gegen Ende der bis zum Jahr 411 

fortgesetzten Schrift des Thukydides berichtet dieser in eindringlichen Worten über die Erschütterungen 

und die Furcht in Athen, als Euboia, das besonders viel an Steuern einbrachte, mit der dort agierenden 

Flotte verloren war, die „allergrößte Erschütterung, die sie je erlebt hatten. Weder der Zusammenbruch 

in Sizilien, so schwer er sie damals traf, noch sonst etwas hatte sie je so geängstigt.“ Hinzu kamen der 

Abfall der Flotte vor Samos und die Zwietracht in der Stadt Athen und die Furcht vor einem Zug der 

Peloponnesier gegen den Piräus, was den Verlust des Reiches zur Folge gehabt hätte (Thuk. 8,96,1-4). – 

Seit 2012 auf Grund eines Artikels in der Financial Times und vor allem seit 2017 bestimmt der von 

Graham T. Allison geprägte Begriff: Thucydides’s Trap entscheidend einen wesentlichen Aspekt der 

aktuellen politischen Diskussion, vgl. bes. ALLISON 2017. Umschrieben wird damit eine entscheidende 

Tendenz zum Krieg, wenn eine aufstrebende Macht (wie Athen) den Status einer dominanten Macht (wie 

Sparta) herausfordert und diese „aus Furcht“ reagiert. Bezug genommen wird dabei auf die zitierte Be-

merkung des Thukydides im Rahmen der Vorgeschichte des Peloponnesischen Krieges, wo dieser den 

seiner Meinung nach „wahrsten Grund“ (ảληθεστάτην πρόφασιν) des Krieges benennt, welcher aber auch 

der am meisten beschwiegene sei, nämlich die wachsende Macht Athens, welche Furcht bei den Sparta-

nern erregte und diese zum Krieg „zwang“ (τοὺς Ἀθηναίους ἡγοῦμαι μεγάλους γιγνομένους καὶ φόβον 

παρέχοντας τοῖς Λακεδαιμονίοις ảναγκάσαι ἐς τὸ πολεμεῖν – Thuk. 1,23,6). Dies wird von Allison auf 

das Verhältnis zwischen USA und China übertragen. Die damit postulierte Unausweichlichkeit des Ge-

schehens wird allerdings von Politikwissenschaftlern auch vehement bestritten und die vergleichenden 

Beispiele werden zum Teil hinterfragt. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

58 

http://www.fera-journal.eu 

Machtspiel der verschiedenen Kriegsgegner belegt die Ereignisgeschichte, die aus die-

sem Grund über einen Faktenbericht hinaus für die Darlegung grundlegender und zu-

gleich allgemeiner Handlungsprinzipien von Bedeutung ist. Deren Instrumentalisierung 

zu konkreten Zwecken verdeutlicht Thukydides wiederum insbesondere mittels der von 

ihm gestalteten Reden. Durch die auf die jeweilige konkrete Situation ausgerichteten, 

zweckbezogenen Argumentationen sind diese mit ihrem wiederholten Bezug auf einen 

gemäß Überzeugung akzeptierten oder auch nur vorgeschobenen Wertekanon von be-

sonderer Bedeutung, um hieraus auch auf die persönlichen Ansichten des Thukydides 

zu den Grundlagen politischer Praxis zu schließen. Sie vermitteln zwar auch Sachver-

halte, sind aber in erster Linie ein wichtiges Medium, um die Umsetzung des Faktors 

‚Macht‘ und ihre praktische Handhabung im politischen Alltag zu erfassen. 

Eine eklektische Auswertung dieser oder jener Äußerung im Rahmen dieser Re-

den ist schon im Hinblick auf die Erläuterungen des Historikers in seinem ‚Methoden-

kapitel‘ (Thuk. 1,22) problematisch.157 Dort legt er auch die Prinzipien offen, welche 

der Gestaltung seiner Reden zugrundeliegen, nämlich dass es ihm nicht möglich gewe-

sen sei, die gehaltenen Reden in wörtlicher Form wiederzugeben, sondern nur, wie sei-

ner Meinung nach „ein jeder in seiner Lage etwa sprechen musste […] in möglichst 

engem Anschluss an den Gesamtsinn des in Wirklichkeit Gesagten“.158 Es handelt sich 

also um eine teils sachbedingte und auf das Allgemeine und Grundsätzliche abzielende 

(τὰ δέοντα), teils von dem Autor der Schrift zu verantwortende mehrfache Brechung 

eines konkreten Vorgangs mit entsprechenden Urteilen aufgrund dahinter liegender Ab-

sichten und Wertungen, die nicht immer leicht zu entschlüsseln sind.159 Diese schließen 

 
157 Es ist deshalb Vorsicht geboten, die Position eines bestimmten Redners in einer bestimmten Rede für 

diejenige des Autors vorschnell in Rechnung stellen zu wollen. Hier kann nur eine differenzierte und 

differenzierende interne Kritik im Vergleich mit verschiedenen Aussagen in anderen Zusammenhängen 

weiterhelfen und vielleicht einen Denkhorizont des Autors abstecken. 
158 Thuk. 1,22,1: ὡς δ‘ ἂν δóκουν ἐμοὶ ἕκαστοι περὶ τῶν ἀεὶ παρóντων τὰ δέοντα μάλιστ‘ εἰπεῑν, ἐχομένῳ 

ὅτι ἐγγύτατα τῆς ξυμπάσης γνὡμης τῶν ἀληθῶς ؜λεχθέντων,؜؜οὕτος εἴρηται. Demnach nicht genau so ge-

sprochen wie bei einer – ihm ohnehin unmöglichen – Mitschrift, aber doch in möglichst genauer Annä-

herung an die dem Autor bekannten oder von ihm erschlossenen Argumentationen gemäß den tieferen, 

durchaus auf die jeweilige Situation bezogenen Absichten der Redner. Dieses unterscheidet diesen Typus 

von Reden etwa von den gänzlich fiktiven Einlassungen im Melierdialog, s. dazu weiter unten. – Reden 

sind ein auch in anderen Zusammenhängen als in der Geschichtsschreibung genutztes literarisches Stil-

mittel, um Ansichten und Absichten teils offenkundig, teils hintergründig in einer gegebenen Situation 

zu pragmatischen Zwecken zur Geltung zu bringen. Dass sie bei Thukydides weitgehend Kunstprodukte 

des Autors und nicht getreue Wiedergaben tatsächlicher Argumentationen sind, kann kaum bestritten 

werden, s. dazu STRASBURGER 1968/1, 442-446; DERS. 1968/2, passim (mit eingehenderer Diskussion 

und weiterer Literatur). Die sogenannten „Feldherrnreden“ bilden einen eigenen Typus und gehören nicht 

in den hier interessierenden Zusammenhang. 
159 In seiner stilkritischen Behandlung der Darstellungsweise des Thukydides in seiner an Aelius Tubero 

gerichteten Schrift über Thukydides (De Thuc., passim) bewertete Dionysios von Halikarnassos dessen 

Stil als undurchsichtig, dunkel und schwer verständlich (s. auch oben Anm. 131). Ähnlich kritisch Cicero, 

orator 30-32, aber mit Lob für Thucydides als einen Autor, der Geschichte und kriegerische Ereignisse 

eindrucksvoll (graviter), ehrlich (probe), klug (prudenter) und mit Ernst (severe) darzustellen weiß, aber 

nichts von ihm lasse sich für den öffentlichen Bereich auf dem Forum übertragen. Rhetorisch gefragt: 

„Welcher griechische Redelehrer hätte jemals etwas von Thukydides übernommen?“ Und weiter über 

dessen Reden und deren Stil: Ipsae illae contiones ita multas habent obscuras abditasque sententias vix 

ut intellegantur; quod est in oratione civili vitium vel maximum (Cic., orator 30). Vgl. auch Cic., Brut. 

83 zu Thukydides: sincerus rerum gestarum pronunciator. Ähnlich Plutarch und Cornelius Nepos. Posi-

tiver die Äußerungen zur Lexis bei Markellinos (5./6. Jh.) in der Thukydides-Biographie, basierend auf 

älteren Quellen und wohl in kritischer Abgrenzung zu Dionysios. Zur positiven aemulatio durch Sallust 

als Zeichen einer größeren Werschätzung in Rom zur Zeit der späten Republik s. kurz weiter unten mit 

Anm. 223. Nach Velleius Paterculus (2,36) war Sallust der römische Thukydides. – Die tieferen, deuten-

den Absichten des Geschehens, die Thukydides mit den Reden jenseits der Wiedergabe von Sachverhal-

ten, welche die Reden selbstverständlich auch beinhalten, verband, und die Analyse der relevanten 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

59 

http://www.fera-journal.eu 

mit Bezug auf die konkrete Situation direkt und indirekt auch grundsätzliche Erwägun-

gen über das aktuelle Geschehen hinaus ein. Wiedergegeben und interpretiert wird so-

mit eine Realität in perspektivischer Sicht, die gegebenenfalls durch eine solche aus 

anderem Blickwinkel und unter anderen Voraussetzungen auch anders gedeutet werden 

kann und wird. Dies hat zur Folge, dass, wie gut erwiesen, Inhalte von Reden, verteilt 

im gesamten Werk, gleichsam aufeinander antworten. Die Reden vermitteln somit in 

erster Linie gleichsam perspektivische Wahrheiten, soweit diese die Analyse konkreter 

Vorgänge betreffen, deren Sachgerechtigkeit allenfalls durch die faktischen Ereignisse 

bestätigt oder falsifiziert wird. Mittels Abstraktion und Synthese müssen und sollen die 

hinter den Aussagen in den Reden erkennbaren politischen, aber auch individuell 

menschlichen Prinzipien des Handelns erkannt und entschlüsselt werden. Das Bemühen 

um die Wahrheit ist somit ein Bemühen um die Realisierung eines Ideals, dem in der 

Realität verschiedene Wahrheiten je nach Gewichtung der Elemente als Bestandteile 

dieses Ideals entsprechen können gemäß der Erkenntnis, dass es auf dieser Ebene eine 

allgemein gültige Wahrheit schwerlich gibt. Thukydides jedenfalls lag es fern anzuneh-

men, dieses Ideal auf irgendeine Weise genauer fassen zu können oder auch nur zu 

wollen, ihm ging es nicht um Spekulation, sondern um Empirie und auf dieser Ebene 

um Strukturelemente des alltäglich Erfahrbaren mit den daraus resultierenden Folgen. 

Immerhin kann zusammen mit der Ereignisgeschichte aus der Schnittstelle der in den 

Reden vorgetragenen Argumente in Umrissen auch die persönliche Überzeugung des 

Thukydides erschlossen werden. Dieses ist kein unwesentlicher, aber doch nur ein As-

pekt jenseits der jeweils auf die Sachprobleme als solche bezogenen Äußerungen und 

Ansichten. 

Dass an dieser Stelle nicht alle relevanten Reden ausführlich behandelt werden 

können, versteht sich von selbst. Jedoch sollte auch bei ausgewählter Interpretation die 

Grundstruktur der thukydideischen Ansichten deutlich werden. Der Melierdialog, der 

auch hier nicht unberücksichtigt bleiben kann, beinhaltet zweifellos eine besonders ein-

drückliche und entlarvende Stellungnahme zur Rolle von Macht in der politischen All-

tagswelt, aber er liefert im Werk des Thukydides nicht das einzige Exempel für den 

Umgang mit und die Berücksichtigung von Recht und Nutzen als Faktoren im Macht-

spiel der Tagespolitik. 

Schon zu Beginn des Ereignisberichtes, im Rahmen der Vorgeschichte,160 be-

stimmt politisches Kalkül in rhetorischer Verschleierung die von Thukydides den 

 
Machtfaktoren wurden in der Antike durchweg nicht erkannt oder verstanden, da die Reden in erster 

Linie nach den Maßstäben rhetorischer Stilkritik beurteilt wurden. Zu Thukydides als Verfasser eines 

literarischen ‚Kunstwerks‘, was schon bei Cicero anklingt, s. hier den kurzen Hinweis in der „Vorbemer-

kung“.  
160 Nach den Perserkriegen mit den Siegen der Hellenen insbesondere bei Marathon (490) und Plataiai 

(479) bestimmten vor allem drei Faktoren den politischen Prozess zwischen den Staaten in Griechenland, 

der 50 Jahre später in den großen Krieg zwischen Athen und Sparta mündete: zum einen das Ringen 

zwischen Sparta und Athen als Hegemonialmächte des Peloponnesischen bzw. des Delisch-Attischen 

Seebundes um Akzeptanz und Bewahrung der führenden Rolle unter den Hellenen sowie Sicherung und 

gegebenenfalls Ausweitung ihres jeweiligen Herrschaftsbereiches, zum zweiten das Streben der kleine-

ren, gegenüber Athen und Sparta nachrangigen Poleis nach Bewahrung von Freiheit und Unabhängigkeit 

– dies verbunden mit eigenen wirtschaftlichen Interessen insbesondere am Handel, was etwa für Aigina, 

Megara, Korinth und dann auch Kerkyra, Mytilene und Melos vorauszusetzen oder auch nachzuweisen 

ist –, und drittens innere Unruhen und Konflikte in den Poleis im Streit um die Herrschaft zwischen 

Anhängern einer Oligarchie (angeführt von „Adligen“ – ὀλίγοι) oder einer Volksherrschaft (angeführt 

von „Volksführern“ – προστάται τοῦ δήμου) (vgl. etwa Thuk. 3,82,7). Dabei setzten die Anhänger einer 

demokratischen Verfassung in der Regel auf Athen, die Anhänger einer Oligarchie eher auf Sparta. Dies 

alles wirke sich zwangsläufig auch auf die Rivalität der beiden führenden Mächte und Machtblöcke aus 

und ließ den Dualismus bis zu kriegerischen Auseinandersetzungen eskalieren. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

60 

http://www.fera-journal.eu 

Kontrahenten zugeschriebenen Reden, welche vor der Volksversammlung in Athen ge-

halten wurden. Auslöser war ein seit längerem andauernder Konflikt zwischen Volk 

und Aristokraten in Epidamnos, einer Kolonie von Kerkyra, bei dem schließlich die 

Aristokraten aus der Stadt vertrieben wurden. Als letztere zusammen mit fremdstäm-

migen Nachbarn die Epidamnier mit Raubüberfällen zu Wasser und zu Land bekämpf-

ten, baten diese zunächst ihre Mutterstadt Kerkyra um Hilfe, die ihnen jedoch versagt 

wurde. Darauf wandten sie sich nunmehr an Korinth, ihrerseits Mutterstadt von 

Kerkyra, das Freiwillige zur Hilfe schickte und schließlich eine neue Kolonie in Epi-

damnos ausrief. Dies führte etwa 435 zu bewaffneten Auseinandersetzungen zwischen 

Korinth und Kerkyra, das seinen Einfluss und seine Interessen im westlichen Mittel-

meerraum bedroht sah und seit längerem mit Korinth aus wirtschaftlichen Gründen, 

aber auch aus Gründen eigener gewachsener Machtansprüche und diesbezüglichen 

Prestigebewusstseins rivalisierte.161 Als schließlich Korinth im folgenden Jahr eine 

starke Flotte für einen Kriegszug gegen Kerkyra rüstete, bemühte sich das bis dahin 

bündnisfreie Kerkyra um einen Beistandspakt mit Athen, was Abgeordnete aus Korinth 

wiederum zu verhindern suchten.162  

Bereits in diesem ersten von Thukydides wiedergegebenen Rededuell in der 

Volksversammlung von Athen stehen Nutzen (ξυμφέρον/ξυμφέροντα etc.) und Recht 

(δίκαιον/δικαιοσύνη/δικαιώματα etc.) im Zentrum der Argumentationen (Thuk. 1,32-

36 bzw. 1,37-43). Dabei wird das Verhältnis der beiden Normen nicht einfach antithe-

tisch gegeneinander ausgespielt, denn ‚Recht‘ kann auch ein gewichtiger Faktor in Ver-

folgung des Nutzens und somit auch ein eigener Faktor im Machtspiel sein.163 Als ein 

moralisches Kriterium vermag die Verfolgung von ‚Recht‘ Dank und gegebenenfalls 

auch nützliche Verpflichtung bewirken, als Naturrecht steht Recht im Prinzip aber hier 

außerhalb dieser menschlichen Ordnung.164 Aber auch umgekehrt vermag die Nützlich-

keit einer Sache deren Rechtscharakter zu stärken oder auch erst zu begründen. Mittels 

der Reden legt Thukydides die Mehrdeutigkeit und zugleich die Möglichkeiten der In-

strumentalisierung dieser Kategorien entsprechend den Absichten der Handelnden für 

ihre jeweiligen Ziele offen, 165  und dies gilt auch für zweckdienliche Anwendung 

 
161 Zu der alten Rivalität zwischen Kerkyra und Korinth, welche schon früh über beachtliche Flotten 

verfügten – das nach Thukydides wichtigste militärische Machtinstrument der Zeit – und welche die erste 

Seeschlacht der Griechen gegeneinander schlugen, s. Thuk. 1,13,2-5. Das auf Grund seiner Lage am 

Isthmos durch Handel und Seeraub reiche Korinth war für Thukydides einer der größten Kriegstreiber 

zum und im Peloponnesischen Krieg. 
162 Ablauf der Ereignisse: Thuk. 1,24-31. – Epimachie zwischen Athen und Kerkyra s. Thuk. 1,31,2. – 

Thuk. 1,45,1: Entsendung von 10 Schiffen Athens; Thuk. 1,50,5: 20 Schiffe in einer zweiten Expedition; 

vgl. dazu IG I3 364 = ML 61: Zwei ‚Kerkyra-Anleihen‘ bei den Tamiai des Athenaschatzes. – Zur Da-

tierung der Epimachie mit den folgenden zwei Flottenexpeditionen Athens, den Kallias-Dekreten und 

auch dem Phidias-Prozess 434 s. TRIEBEL-SCHUBERT 1984, 355-375, die bes. 373-375 zusammenfassend 

in den Vorgängen Anzeichen eines sich deutlich aufbauenden Konfliktes zwischen Athen und Sparta 

sieht, dem Athen auf verschiedene Weise vorbeugend Rechnung trug.  
163 So argumentieren etwa die Korinther: „Der Vorteil folgt fast immer dort, wo man am wenigsten vom 

geraden Weg weicht“ (Thuk. 1,42,2). 
164 Vgl. dazu auch weiter oben zur Diskussion bei den Sophisten.‘ 
165 Ein Stilmittel besteht darin, dass in den Rede-Duellen gegebenenfalls die folgenden Argumente der 

Gegenseite schon vorab hinterfragt und somit zumindest im gewählten Zusammenhang deren Plausibili-

tät und Gültigkeit entkräftet werden. Ihre Sachgerechtigkeit ist somit in der interessengebundenen Per-

spektive und durch den Bezug auf eine konkrete Situation von begrenzter Gültigkeit und relativ. Dies 

entspricht sophistischem Interpretationsstil, wie er in den Gerichtsreden praktiziert wurde und auch ge-

wissen Ansichten zum nomos nahekommt: Der Wertekanon an sich mag allenthalben für gültig erachtet 

werden, seine Umsetzung unterliegt aber im Entscheidungsfall den jeweiligen Intentionen und der Inter-

pretation. Inwieweit gegebenenfalls Ansprüche und Normen des Naturrechts, der physis mit postulierter 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

61 

http://www.fera-journal.eu 

ethisch-moralischer Kriterien von ‚gut/ehrenhaft‘ und ‚schlecht/unehrenhaft‘.166 Die 

Kerkyrer etwa entwerfen vor der athenischen Volksversammlung ein breites Szenario 

mit Argumenten auf verschiedenen Ebenen: Ausgehend von der Behauptung, unge-

rechterweise von den Korinthern zusammen mit den Peloponnesiern angegriffen wor-

den zu sein, so dass sie um ihre Freiheit zu fürchten hätten, verweisen sie auf alte Ver-

dienste, aber auch auf frühere eigene Erfolge zur See als zweitstärkste Flottenmacht,167 

ferner auf den hohen Prestigegewinn für Athen bei Abschlus eines Bündnisses als Be-

schützerin für Hilfesuchende,168 warnen aber auch vor den Gefahren für Athen bei Ver-

weigerung eines Bündnisses und verbreiten somit kaum verhohlen Furcht vor einer un-

wägbaren Zukunft, der gegenüber es sich abzusichern gelte. Die drei von Thukydides 

als von Natur aus die Menschen in ihrem Handeln bestimmende Motive, welche auf 

den Bereich des Staates übertragen auch kollektive Entscheidungen bestimmen, näm-

lich Furcht, Ehre und materieller Gewinn, sind bereits hier in die Rede eingeflochten.169 

Das wichtigste und verlockendste Argument der Kerkyrer besteht aber im Verweis auf 

den strategischen Vorteil, den ein Bündnis zwischen dem zum westlichen Mittelmeer 

hin ausgerichteten Kerkyra und Athen der attischen Polis bieten würde, also die Verlo-

ckung zu Machtgewinn und Weiterung der Einflusssphäre.  

Auch in der Gegenrede der Korinther, mit der diese die Athener von dem Bünd-

nis abhalten wollen, spielt das Verhältnis von Recht und Nutzen eine entscheidende 

Rolle. Der politischen Absicht entsprechend und unter zielgerichteter Berechnung der 

vorzutragenden Argumente, welche ihnen in der konkreten Lage geeignet scheinen, die 

beschlussfassende Versammlung zu überzeugen, werden von diesen zunächst und vor-

dergründig rechtliche und ethische Gründe (δικαιώματα und ὰρητή – jeweils in ver-

schiedenen Zusammenhängen und mit unterschiedlicher Wortwahl) ins Feld geführt, 

und zwar ebenfalls nicht ohne exemplarische Rückgriffe in das Arsenal historischer 

Beispiele. Letztlich hoffen aber auch die Korinther durch besondere Betonung des 

 
absoluter und letztlich grundlegender Geltung, in die Diskussion einbezogen werden wie etwa im Me-

lierdialog, wäre jedoch jeweils im Einzelfall zu klären. 
166 Schlechtigkeit und Unehrenhaftigkeit (κακουργία/κακία bzw. οὐκ ἀρετῇ) unterstellen die Korinther 

den Kerkyrern wegen deren (früheren) Verhaltens (Thuk. 1,37,2). Bestritten vorab von den Kerkyrern, 

die stattdessen „Irrtum“ (ἁμαρτία) für sich reklamieren (Thuk. 1,32,5). Kurz zuvor rechtfertigen sich die 

Kerkyrer vor den Athenern damit, dass sie zuvor diesen zunächst aus weiser Überlegung (σωφροσύνη) 

keine Waffenhilfe geleistet hätten, was sich jetzt als „Torheit“ und „Schwäche“ (ἀβουλία καἱ ἀσθένεια) 

erweise und damit nicht als unmoralisches Handeln aus Nützlichkeitserwägungen (1,32,4). Mit dieser 

Einlassung umgehen die Kerkyrer (Thukydides!) eine direkte Replik auf die ethisch-moralischen Einlas-

sungen der Korinther etwa im Sinne von Protagoras oder auch Prodikos, dass auch „gut“ und 

„böse/schlecht“ keine absoluten, sondern nur relative Werte bezogen auf die Menschen darstellen. 
167 Gleichermaßen moralischer Apell, Anbiederung und Drohung! 
168 Ein Topos in den Gefallenenreden der Athener (ἐπιτάφιοι λόγοι [Epitaphioi Logoi]) und damit ein 

Aspekt des Selbstbewusstseins wie der Selbstgerechtigkeit. 
169 S. schon oben zu Thuk. 1,75 f. und 3,82,8 mit Anm. 153-155. – Dass nach Ansicht des Thukydides 

das Handeln von einzelnen Personen und Staaten als kollektive Gemeinschaft in der Politik letzlich von 

denselben Motivationen bestimmt wird, also von Furcht, Ehre und materiellem Gewinn, wird unter an-

derem im Bericht über Alkibiades und dessen persönliche Ambitionen einerseits (etwa Thuk. 6,15) und 

den Erwartungen in der beschlussfassenden Bürgerschaft von Athen zum Eingreifen in Sizilien anderer-

seits (Thuk. 6,8; 6,19 zum Jahr 415; vgl. aber auch schon 3,86: Expedition des Laches nach Sizilien Ende 

427) betont hervorgehoben. Unmittelbar zuvor hatte Thukydides bereits die Absicht der Athener, in Si-

zilien einzugreifen, mit ihrem Wunsch begründet, die gesamte Insel zu unterwerfen: Zuwachs an Macht 

und materieller Gewinn sowie die ihnen von Egesta, das in Athen um ein Bündnis nachsuchte (vgl. dazu 

IG I3 11, entgegen älterer Frühdatierung wohl aus 418/17, s. etwa ZPE 83, 1990, 38-63), vor Augen 

geführte Bedrohung, welche für Athen durch Sparta und dessen Verbindung mit Syrakus und dorischen 

Stammesgenossen zu befürchten sei, spielen offenkundig auf diese grundlegenden Motive (und Anreize) 

zum Handeln an.  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

62 

http://www.fera-journal.eu 

Nutzens für die Athener deren Entscheidung im Sinne der eigenen Ziele beeinflussen 

zu können.  

Sowohl eine Orientierung des Handelns am kalkuliertem Nutzen als auch an 

Recht und Gerechtigkeit eröffnet somit bereits jeweils für sich den Umständen und Ab-

sichten entsprechend ein größeres Spektrum an Begründungen und Möglichkeiten der 

Rechtfertigung. Dies gilt erst recht beim Abwägen von Argumenten gegeneinander. 

Dem politischen Zweck untergeordnet sind beide vorstehend behandelten Reden, die 

Frage nach der absoluten ‚Wahrheit‘ und Sachgerechtigkeit der Einlassungen spielt 

keine Rolle und bleibt dem Sinn und Zweck der gestalteten Reden nach unerörtert. In 

der Sache stand letztlich für die Athener bei ihrer Entscheidung der zu erwartende grö-

ßere politisch-militärische Nutzen im Vordergrund, auch wenn es zweier Volksver-

sammlungen bedurfte und lediglich ein Schutzvertrag abgeschlossen wurde (Thuk. 

1,44).170 Der Beschluss erfolgte also nach genauerem Abwägen der Argumente, darun-

ter offenbar auch solchen, deren Plausibilität nicht grundsätzlich als untauglich bestrit-

ten wurde, auch wenn sie letztlich für die Entscheidung nicht den Ausschlag gaben. 

Die folgenden Ausführungen des Thukydides betreffen insbesondere Kriegsur-

sachen und Kriegsaussichten unter besonderer Berücksichtigung der Machtpotentiale 

der Hauptgegner Sparta und Athen, jedoch erschöpfen sich die Ausführungen keines-

wegs in einem bloßen Tatsachenbericht. Faktoren wie ‚Recht‘, ‚Verpflichtung‘ oder 

‚Volkscharakte‘ werden in die Argumentationen durchaus einbezogen, wenngleich die 

wirtschaftlichen und militärischen Potentiale im Vordergrund des Abwägens stehen.171 

Unmittelbar vor dem erwarteten Einfall der Peloponnesier in Attika im Jahr 431, der 

unter der Bevölkerung von Athen, und hier insbesondere den Landbesitzern, große Un-

ruhe wegen der drohenden Verlusten hervorrief, lässt Thukydides in einer Rede des 

Perikles, die er offenbar bewusst nur in indirekter Form widergibt, diesen dem Volk 

neben strategischem Rat einen Überblick unter anderem über die Staatsfinanzen und 

Truppenstärke Athens vortragen (Thuk. 2,13). Seine grundsätzliche Folgerung mit 

Blick auf den Krieg lautet: „Am meisten im Krieg entscheiden Vernunft (γνώμη) und 

Überfluss an Geld (περιουσία χρημάτων)“ (Thuk. 2,13,2).172 Dabei verweist er auf den 

gut gefüllten Staatsschatz auf der Akropolis mit 6000 Talenten gemünzten Silbers so-

wie auf die weitere Verfügbarkeit über Gold und Silber, insbesondere aber auf die be-

deutenden jährlichen Beiträge der Bündner, die sich zumeist auf 600 Talente jährlich 

beliefen (Thuk. 2,13,3).173 Deren Zahlungen waren ein unverzichtbarer Bestandteil zur 
 

170 Wie Thukydides vermerkt, fiel die Beschlussfassung nicht leicht, da die Athener zunächst für die 

Gründe, die von den Korinthern vorgebracht worden waren, ebensoviel Verständnis hatten wie für die-

jenigen der Kerkyrer. Es ging also um Abwägung zwischen „Rechtlichem“ mit eigener Bedeutung für 

die zu treffende Entscheidung und „Nützlichem“ im Hinblick auf pragmatische Vorteile, aber man 

mochte auch bei Abwägung der Argumente und größerer Gewichtung des Rechtlichen bei der Entschei-

dung eben darin auch den größeren Nutzen sehen und erwarten. Die Konstruktion eines grundsätzlichen 

Gegensatzes zwischen Recht und Nutzen ist folglich zu einfach. 
171 Thuk. 1,68-86: Ratsversammlung („Tagsatzung“) in Sparta mit den Reden der Korinther (1,68-71), 

einer „zufällig vor Ort befindlichen“ athenischen Gesandtschaft (1,73-79), des spartanischen Königs Ar-

chidamos (1,80-86) sowie des spartanischen Ephoren Sthenelaides, der in knappen Worten zum Krieg 

rät (1,86); vgl. ferner 1,120-124: eine weitere Rede der Korinther mit Befürwortung des Kriegsbeschlus-

ses durch die Mitglieder des Peloponnesischen Bundes; 1,140-144: „Kriegsrede“ des Perikles in Athen 

zum entsprechenden Beschluss durch das Volk von Athen. – Zum Vergleich der Reden des Archidamos, 

der Rede der Korinther vor der Versammlung des Peloponnesischen Bundes und der Kriegsrede des 

Perikles s. die eingehende, textnahe Interpretation von STRASBURGER 1968/1, 457-464; ebd. 465 zu einer 

weiteren Antithese in dreifacher Perspektive. 
172 Vgl. hierzu auch Hermokrates vor den Syrakusanern: „An Gold und Silber besitzen sie [sc. die Athe-

ner] überreichlich, wodurch der Krieg wie auch anderes besonderen Nutzen zieht“ (Thuk. 6,34,2). 
173 1 Talent entspricht etwa 26 kg (Silber). – Bei der ersten Schatzung wohl im Frühjahr 477, derjenigen 

des Aristeides, soll die Gesamtsumme der Zahlungen in die Kasse des Seebundes, die umgelegt wurde, 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

63 

http://www.fera-journal.eu 

Gewährleistung der Sicherheit gegenüber Persien, aber zunehmend auch und vor allem 

zur Aufrechterhaltung der Herrschaft im Seebund. 

Die Interpretation der Tributlisten ist aufschlussreich, eröffnet aber im Detail 

ein eigenes und nicht wenig problematisches Forschungsfeld. In unserem Zusammen-

hang ist insbesondere von Belang zu klären, wann genauer und ob vielleicht das viel 

diskutierte ‚Münzdekret‘ bzw. ‚Standarddekret‘ (‚Coinage Decree‘ bzw. ‚Standards 

Decree‘) (ML 45; IG I3 1453)174 und das Kleiniasdekret (ML 46; IG I3 34) in das zeit-

liche Umfeld des Thoudipposdekretes (s. dazu weiter unten mit Anm. 206) zu datieren 

sind, also eventuell um 425/424. Wegen der (deutlich? angeblich?) imperialistischen, 

auf Bewahrung und Ausdehnung der Macht Athens abzielenden Tendenz und des ent-

sprechenden Sprachstils des in der Ekklesie gefassten Beschlusses zur Vereinheitli-

chung von Münzen, Maßen und Gewichten nach Athenischem Standard im Bereich des 

Seebundes hatte die frühe Forschung das ‚Münzdekret‘ und mit ihm das ihm nahe ste-

hende Kleiniasdekret zunächst in engerem zeitlichen Zusammenhang mit einer zuneh-

mend rigideren Politik Athens gegen ihre Bündner nach Beginn des Peloponnesischen 

Krieges und dem Tod des Perikles verortet, als insbesondere der radikale Kleon zum 

einflussreichen Demagogen und Volksführer aufstieg, jedoch wurde dann der zeitliche 

Ansatz auf Grund von formalen epigraphischen Beobachtungen zunächst zurückverlegt 

auf die Jahre zwischen etwa 450-446 (448/447) in Verbindung mit der Einführung der 

Tributlisten. Diese jedoch erwiesen sich letztlich als nicht durchschlagend, so dass man 

überwiegend zur älteren Datierung zurückkehrte.175 

Einen weithin akzeptierten terminus ante quem lieferten zwei Textzeilen in den 

erstmals im Frühjahr 414 aufgeführten ‚Vögeln‘ (Ornithes/Aves) des Aristophanes, 

welche zumindest als Anspielung auf das „A(thenian) S(tandards) D(ecree)“ interpre-

tiert wurden, jedoch wurde und wird aktuell dieser Bezug nicht zuletzt angesichts einer 

problematischen und letztlich nicht überzeugenden Textemendation aus der Mitte des 

19. Jahrhunderts von ψηφίσμασι („Gesetze“) zu νομίσμασι („Münzen“) in den ‚Vögeln‘ 

 
460 Talente betragen haben, die dann aber Perikles bereits um ein Drittel erhöhte (Thuk. 1,96,2; Plut., 

Arist. 24,2 f.). Gemäß dem Thoudipposdekret 425/424 hatten sich die Forderungen an die Bündner auf 

etwa 1460-1500 Talente pro Jahr erhöht, unabhängig davon, ob sie auch tatsächlich beglichen wurden. 

Allerdings sind die Zahlen in der Forschung ebenso umstritten wie die Einschätzung einer im Verlauf 

des Peloponnesischen Krieges zunehmend größeren Bedeutung von weiteren Einnahmen des Staates 

(πρóσοδοι) etwa aus Bodenschätzen, Steuern und Zöllen gegenüber den geleisteten Tributen.– Vgl. auch 

die folgende Anm.  
174  Zur älteren Forschungsgeschichte s. insbesondere ERXLEBEN 1971 (dazu auch seine detailierten 

Sachanalysen im Archiv für Papyrusforschung 19, 1969, 91-139, und 20, 1970, 66-132); ML 1971, 114-

117; FIGUEIRA 1998, bes. 431 ff.; SAMONS 2000, 330-332. Neuere Übersichten siehe u. a. KALLET 2001, 

218-226; HATZOPOULOS 2013/2014, 251-256 (Forschungsdiskussion); LAZAR 2024 (in der Einleitung) 

oder PSOMA 2024, 270-282 (mit ausführlicher Bibliographie). Einige weitere Angaben im Folgenden. 
175 Grund war eine recht heftig geführte Diskussion um das dreigestrichene Sigma in den Inschriften, das 

wohl ab 446 von einem viergestrichenen Sigma – vermeintlich konsequent – abgelöst wurde, zumal seit-

dem das viergestrichene Sigma durchgängig in den Tributlisten Verwendung fand und nach damaligem 

Kenntnisstand wohl auch durchweg in den weiteren attischen Inschriften. Da das erwähnte ‚Münzdekret‘ 

das dreigestrichene Sigma aufweist, folgte daraus seine Frühdatierung, s. etwa Merritt (ATL II 6364) 

oder ML 45. Nicht alle wollten aber diese akzeptieren wie insbesondere nicht MATTINGLY 1961 und 

ders. in weiteren Beiträgen. Schließlich konnten aber CHAMBERS ET ALII 1990 nachweisen, dass das drei-

gestrichene Sigma noch im Vertrag zwischen Athen und Segesta 418/417 epigraphischer Bestandteil 

war, so dass einer Rückkehr zur ursprünglichen Datierung kein formales Argument mehr entgegenstand. 

Seither entsprach diese für die Einschätzung der Bündnispolitik Athens und ihrer Entwicklung wichtige 

Datierungsfrage bis vor wenigen Jahren der herrschenden Ansicht in der Forschung, vgl. etwa WELWEI 

1996, 88, HILDEBRANDT 2007 (mit gegenteiligen Auffassungen ebd. 91 Anm. 8), RHODES 2008 mit Lit. 

in Anm. 1 f., RHODES 22010, 46, 50, 92 f. – Siehe auch weiter oben im „Problemaufriss“ zur Frage einer 

„imperialen“ oder auch „imperialistischen“ Politik des Perikles in Abgrenzung von seinen Nachfolgern 

als προστάται τοῦ δήμου wie Kleon. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

64 

http://www.fera-journal.eu 

hinterfragt und die Textstelle bei Aristophanes von den Aussagen im ‚Münzdekret‘ ge-

schieden.176 Zudem wird in neuerer Sicht die Ansicht von einer imperialistischen Inter-

pretation des Dekrets zunehmend weniger geteilt und das Dekret vornehmlich unter 

ökonomischen und steuerpolitischen Zielsetzungen als praktische Maßnahme zur Op-

timierung und Vereinfachung technischer Vorgänge im Zuge der Steuererhebung ver-

standen. Zahlungen in die Kasse des Seebundes sollten entweder in attischen Münzen 

erfolgen oder in Münzen, die auf den attischen Standard umgerechnet wurden. Ein Ver-

bot für die Verbündeten, eigene, also einheimische Münzen zu prägen, lässt sich aber 

aus den Münzfunden und Befunden nicht erkennen, in mehreren Poleis endete die lo-

kale Münzprägung wegen wirtschaftlicher Interessen bereits ab etwa 465, andere präg-

ten weiter nach eigenen Standards oder wechselten aus politischen Gründen zu dritten 

Standards. Gefordert wurde von Athen die Zahlung von Abgaben entweder in attischen 

Münzen oder solchen, die auf attischem Standard umgerechnet wurden. Aktuell werden 

die Regulierungen im ‚Münzdekret‘ etwa von S. Psoma insbesondere wegen der Er-

wähnung von vier Distrikten sowie von Gewichten und Maßen zeitlich eher in Zusam-

menhang mit der wegen des Finanzbedarfs Athens nach dem Verlust von Decelea für 

wenige Jahre eingeführten 5%igen Steuer (ἐικοστή) im Herbst 413 in Verbindung ge-

bracht (Thuk. 7,28,4; vgl. Xen. Hell. 1,3,9).177 Ob das praktische Interesse das politisch-

ideologische völlig ausschließt, bleibe dahingestellt.  

Schon zu Beginn des Peloponnesischen Krieges hatten die Athener beschlossen, 

eine militärische Notreserve dauerhaft bereitzuhalten und dazu 1000 Talente Silber auf 

der Akropolis zu bewahren unter Androhung der Todesstrafe bei unsachgemäßer Ver-

wendung (Thuk. 2,24,1-2). Zugegriffen wurde auf diese ‚eiserne Reserve‘ in der Tat 

erst nach der sizilischen Katastrophe (Thuk. 8,15,1). Im Gegenschluss und aus verschie-

denen Hinweise wird deutlich, dass zur Bewahrung von δύναμις und Sicherung der 

ἀρχή Athens gewaltige Summen notwendig waren, um die enormen Kosten für den 

Unterhalt der Flotte, die ständig im Einsatz war,178 aber auch für Bauten, Feste, Siche-

rung von Stützpunkten usw. zu stemmen. Zum Jahr 428/7 berichtet Thukydides (3,17) 

über die Anzahl an bemannten Schiffen sowie Kosten für die Mannschaften, dazu über 

die Kosten für die Gepanzerten vor Poteidaia. In demselben Jahr wurden erstmals eine 

„Reichen-Steuer“ (εἰσφορá) in Höhe von 200 Talenten erhoben und dazu Schiffe zu 

den Verbündeten gesandt, um Sonderzahlungen einzutreiben (Thuk. 3,19). Einnahmen 

 
176 Aristoph., Orn. 1040 f. Dazu aus numismatischer Sicht zuletzt ausführlich PSOMA 2024 mit weiterer 

Literatur, vgl. bes. 263 f.: „[…] there is no need at all to “correct” the text of Aristophanes and to detect 

an allusion to IG I3 1453“. Dies wird zu Recht aktuell weithin akzeptiert, s. schon ML 45 p. 114.  
177 PSOMA 2024, 264 „… we can propose a date for the decree introducing regulations for the payment 

of the eikoste almost simultaneously with the introduction of the eikoste in late summer / early autumn 

of 413 BC“, dies unabhängig von der Möglichkeit, dass es ein eigenes „Münzdekret“ gegeben hat, vgl. 

auch KALLET 2001, 218; LAZAR 2024, 90-92 zum Datum der Beschlussfassung über die Einführung der 

ἐικοστή, nach MALTESE 2021, 15 ff. erfolgte diese zwischen 421 und 418. Die angeblich zwangsweise 

Vereinheitlichung der Münzstandards im Seebund auf die „Eulen“ (Tetradrachmen und andere) Athens 

mit Verbot für verbündete Städte, eigene Münzen zu prägen, vermögen die geborgenen Münzschätze 

nicht zu bestätigen: „One cannot make a study of the numismatic circulation of owls without owls“ 

(PSOMA 2024, 238). Das „Standard-Dekret“ belegt ihrer Meinung nach eine rein technische finanzielle 

Maßnahme zur Vereinheitlichung der Steuererhebung im Seebund, welche nicht mit athenischem Impe-

rialismus in Verbindung gebracht werden kann. Vgl. auch FIGUEIRA 1998, 259-295 mit dem Schluss, 

dass die Verbündeten Athens ihren phoros zwar in attischen Münzen zu entrichten hatten, dass dies aber 

aus praktischen Gründen erfolgte anstelle von Abgaben in lokaler Währung. Gegen die Interpretation des 

Standarddekrets als Anzeichen verstärkter imperialister Tendenzen in Athen sprechen sich auch SAMONS 

2000, 330-332 und KALLET 2001, 205-226 aus. 
178 MEIER 1993, 297 f. errechnete für die Zeit vor Mitte des 5. Jhs. für eine Flotte von hundert Schiffen, 

die sechs Monate im Dienst war, Lohnkosten von 300 Talenten. Damit war natürlich nur ein Teil des 

gesamten Aufwandes für die Flotte gedeckt. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

65 

http://www.fera-journal.eu 

aus den Tributen und aus den eigenen Laureion-Silbergruben reichten vor allem in 

Kriegszeiten nicht aus. Regelmäßige Sonderabgaben für die Bürger Athens hatte Peri-

kles zwar verworfen (Thuk. 1,141,5), aber ‚freiwillige‘ Abgaben als Beitrag zur Finan-

zierung der Staatskasse in Notzeiten (χρημáτων ἐπίδοσεις) scheinen an die Stelle getre-

ten zu sein. Bereits in der ‚Archäologie‘ und dann im weiteren Bericht des Thukydides 

wird wiederholt auf den Zusammenhang zwischen militärischer, besonders maritimer 

Macht und finanziellen Ressourcen verwiesen, was beides vorrangig zur Herrschaft be-

fähige und diese sichere (s. etwa Thuk. 1,2,2; 1,15,1; 1,80,3 f.; 2,13,2-5; 4,108,1 

usw.),179 und schon vor Kriegsbeginn stellt Archidamos, König von Sparta, fest: „Der 

Krieg ist nicht so sehr Sache der Waffen als des Geldes“ (Thuk. 1,83,2).180 

Den Abschluss dieses thematischen Abschnitts bilden der Bericht des Thukydi-

des über die Bestattung der ersten Toten in Athen mit der „Gefallenenrede“ (Epitaphios) 

des Perikles (Thuk. 2,34-46) und die „Trostrede“ desselben vor dem athenischen Volk, 

mit welcher er versuchte, den Athenern, die auf Grund der wiederholten Verwüstung 

Attikas durch die Peloponnesier und des Ausbruchs der Seuche in der Stadt Athen mit 

vielen Toten niedergeschlagen und kriegsmüde waren, neue Zuversicht und Mut einzu-

flößen und sie so zur Fortsetzung des Krieges zu bewegen (Thuk. 2,60-64). Im Zentrum 

dieser Rede stehen erneut der Verweis auf die Macht (δύναμις181) Athens zu Land und 

vor allem zur See sowie seine Ehrenstellung (τιμή) aufgrund der Herrschaft (ἀρχή) ins-

besondere unter den Hellenen, deren Verlust bei Friedensschluss zusammen mit dem-

jenigen der eigenen Freiheit drohe: „Glaubt nicht, es ginge in diesem Kampf nur um 

das eine, nicht Knechte zu werden statt frei, sondern euch drohen auch der Verlust eures 

Reiches und die Gefahr des Hasses, der euch aus der Herrschaft erwuchs […] die Herr-

schaft, die ihr übt, ist jetzt schon Tyrannis; sie aufzurichten, mag ungerecht sein, sie 

aufzugeben, ist gefährlich (Thuk. 2,63,1 f.; vgl. 1,76,1 zu Sparta).“182 Die Argumenta-

tion ist komplex. In verschiedener Wortwahl fließen wiederum die maßgebenden Hand-

lungsimpulse, nämlich Furcht, Ehre und Gewinn, in die Argumentation ein. Wie 

Thukydides mehrfach – und zweifellos zustimmend – darlegt, verteidigen die Athener 

ihre Herrschaft und Macht sowie die damit verbundene Ehrenstellung als „gerecht“. 

 
179 Diesbezügliche Hinweise in den Reden des Perikles s.etwa Thuk. 1,141,5; 1,142,1 f.; 1,143,1 f. (mit 

Verweis auf den Vorzug von Bürgern (Metoiken) als Ruderer gegenüber Söldnern), vgl. KALLET-MARX 

1993, 80 ff.  
180 Eine umfassende Analyse der finanziellen Ressourcen zur Zeit des Archidamischen Krieges nach den 

Hinweisen bei Thukydides und unter Einbeziehung weiterer literarischer und epigraphischer Quellen hat 

KALLET-MARX 1993 vorgelegt, s. dazu (Rez.) J. ENGELS, Gnomon 69, 1997, 230-235, der mit Kallet-

Marx die Angaben in der Rede des Perikles des Jahres 431 über die jährlichen Einkünfte Athens, die 

überwiegend von den Bündnern geleistet werden, und den damaligen Bestand an Geldmitteln und Ver-

mögenswerten des Staates (Thuk. 2,13,3-5) für zutreffend hält, aber im Gegensatz zu Kallet mit einer 

finanziellen Krise Athens am Ende des Archidamischen Krieges rechnet, was den Friedensschluss 421 

beförderte. – Im Hinblick auch auf die spätere Zeit unter anderem KALLET 2001. 
181 Thuk. 2,62,3; 2,64,3 – Dabei liegt der Schwerpunkt auf der gegenseitigen Verrechnung der Macht-

mittel (militärische, wirtschaftliche, Eigenheiten der Volkscharaktere [insbesondere Unterschiede zwi-

schen Spartanern und Athenern, die in verschiedenen Reden direkt oder indirekt thematisiert werden, s. 

auch explizit Thuk. 8,96,5 im direkten Urteil des Historikers] usw.). Diese begründen und sichern gleich-

ermaßen ‚Herrschaft‘ wie ‚Ansehen‘ und ‚Ehre‘ als immaterielle Folgen. – Anzumerken ist, dass der 

griechische Begriff der δύναμις nur bedingt unserem umfassenderen Verständnis von ‚Macht‘ entspricht. 

Dies gilt auch für den in ähnlichem Zusammenhang benutzten Begriff der ἰσχύς („Kraft/Stärke“), vgl. 

etwa Thuk. 1,15,1. An anderer Stelle wählt Thukydides das Wort ἐξουσία, so etwa 3,45,4.  
182 Vgl. ähnlich in der Rede des Kleon anlässlich der Diskussion und des Beschlusses der Ekklesie über 

Mytilene: „Ihr wollt nicht sehen, dass ihr eure Herrschaft (ἀρχή) übt als eine Tyrannis (τυραννίς) über 

hintehältige und widerwillige Untertanen (πρὸς ἐπιβουλεύοντας αὐτοὺς καὶ ἄκοντας ἀρχομένους) […])“ 

(Thuk. 3,37,2). Erneut spielt der Rekurs auf δύναμις und ἰσχύς in der Argumentation eine entscheidende 

Rolle, vgl. Thuk. 3,39,2 f. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

66 

http://www.fera-journal.eu 

Macht, Ansehen und Vorrang in Form von Herrschaft sind nicht von vornherein 

schlecht, denn Macht ist als solche gleichsam neutral und im zwischenmenschlichen 

und politischen Bereich als Ordnungsprinzip eine notwendige und allgegenwärtige Er-

scheinung. Aber konkurrierendes Streben erzeugt naturgemäß auch Neid (φθóνος) und 

Feindschaft (ἔχθος) gegenüber dem Mächtigen.  

Erwerb, Form und Ausübung von Herrschaft und Macht unterliegen nach 

Thukydides jedoch weiteren, eigenen Prinzipien, unabhängig von der als solcher und 

an sich wertfreien Macht. Hierzu zählen durchaus ethische Motive wie etwa Gerechtig-

keit und Maßhalten, aber auch die sich aus den Zwängen des Erhalts derselben erge-

benden Konsequenzen, die mehr oder weniger notwendig verbunden sind mit Streben 

nach Mehrung. Der aus der einmal erworbenen Machtstellung gleichsam als natürliche 

Folge resultierende Zwang und Wille zur Bewahrung derselben hat zur Folge, dass der 

Charakter einer einmal erworbenen Herrschaft gegenüber den Erfordernissen ihrer Be-

wahrung zweitrangig ist, will man nicht Herrschaft und Ehrenstellung mit den damit 

verbundenen materiellen Vorteilen aufs Spiel setzen. Einmal im Besitz der Herrschaft, 

spielen Erwerb und Ausübung derselben – mögen sie auch ungerecht (ἄδικον) erworben 

sein oder so eingeschätzt werden – keine Rolle gegenüber den aktuellen Anforderungen 

und der Notwendigkeit der Macht- und Herrschaftssicherung. Damit entscheidet das 

Handeln letztlich der Aspekt des (kalkulierbaren) Nutzens. Im Selbstverständnis der 

Athener wird durch die Charakterisierung der Herrschaft Athens als Tyrannis – und 

damit als äußerster Form einer Gewaltherrschaft – diese zwar einerseits der Vorherr-

schaft, welche durch den verantwortlichen Sieg über die Perser als legitim erworben 

gilt, gegenübergestellt, jedoch spielt dies wie auch ein möglicherweise kritisierter un-

gerechter Erwerb oder auch eine weitere Ausweitung der Herrschaft gegenüber den Er-

fordernissen des Erhalts derselben allenfalls eine untergeordnete Rolle. Form und Prak-

tizierung von Macht sind verbunden mit eigenen Prinzipien und Motiven, die nicht 

wertlos sind, aber doch hinter Nützlichkeitserwägungen zurückstehen oder in diese ein-

bezogen werden müssen.183 Mit Würdigung des Perikles setzt Thukydides dann in sei-

nem Bericht eine Zäsur (2,65 f.).184 

Probleme, welche der Krieg forzeugend schuf, beherrschen den weiteren Ablauf 

der berichteten Ereignisse. Dabei rücken neben der Darlegung der allgemeinen Verwil-

derung der Sitten vor allem die kleineren, auf ihre Autonomie bedachten Staaten in den 

Blick. Das Schicksal dieser teils neutralen, teils in die konkurrierenden Bündnisse von 

Athen (Seebund) und Sparta (Peloponnesischer Bund) einbezogenen Poleis, die mehr 

oder weniger freiwillig zwischen die Mühlen der Großmächte gerieten, erweist sich in 

der Sicht des Thukydides als besonders aufschlussreich, um die tieferen Grundlagen 

des politischen Machtspiels bloßzulegen. In diesem Ringen um Machtgewinn und po-

litischen Einfluss spielt einmal mehr auch die zweckgerichtete Instrumentalisierung 

von Normen, die in den verschiedenen Reden zum Ausdruck kommt, eine wichtige 

 
183 WOODHEAD 1970, 27 fasst seine Position, die er im Folgenden näher ausführen will, wie folgt zusam-

men: „The points which I have tried to stress further exemplified: power described and illustrated as the 

object of effort, held and retained by those who have it, envied and hated by those who do not have it, 

but in itself characterless and without moral content.“ 
184 Von Thukydides lange nach dem Tod des Perikles (Herbst 429) und auch nach dem Ende des Krieges 

verfasst. Der ‚Held‘ Perikles ist nach Will (und anderen, s. etwa HERTER 1968, 370 f.) Dreh- und Angel-

punkt des thukydideischen Werkes, allerdings entlarvt er eine idealistische Zuschreibung von dessen 

Rolle in der Politik seiner Zeit (etwa 460-429) als unzutreffend, indem er in ihm einen demagogischen 

und aggressiven Politiker erkennt, der in der Tagespolitik mit seinen adligen Rivalen und dann auch mit 

dem Volk um persönlichen Einfluss stritt, vgl. WILL 2003, 282-318. Dass der ‚Redner‘ Perikles bei 

Thukydides nie einen direkten Widerpart hat, dürfte nicht ohne Grund vom Historiker so entschieden 

worden sein. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

67 

http://www.fera-journal.eu 

Rolle. Dies gilt für den Konflikt um Plataiai in Folge der Bedrohung ihres Gebietes 

durch Sparta im Verbund mit den Peloponnesiern und Thebanern – letztere Nachbarn 

und Hauptfeinde (ἔχθιστοι) der Plataier – als auch für den nahezu parallel verlaufenden 

Konflikt um Mytilene in Folge des dortigen Aufstandes und der Abfallbemühungen von 

Athen und dem Seebund, schließlich gilt dies vor allem für die Auseinandersetzung 

Athens mit Melos, einer eigentlich eher unbedeutenden Insel, deren Schicksal im Zuge 

der Abfallbestrebungen von Athen gleichsam als exemplarisch für politisches Verhal-

ten in einer Konfliktsitation eindrucksvoll vor Augen geführt wird. 

Aufschlussreich hinsichtlich der politischen Rhetorik sind bereits die von 

Thukydides gestalteten Reden, welche von den Parteien im Konflikt um Plataia so oder 

so ähnlich der Lage und den Absichten entsprechend gehalten wurden beziehungsweise 

gehalten worden sein sollen. 

Im Sommer 429 wurde Plataia von den Peloponnesiern und ihren Verbündeten 

unter Führung des spartanischen Königs Archidamos belagert (Thuk. 2,71-78), wobei 

die versprochene militärische Hilfe von Athen ausblieb. Zwei Jahre später kapitulierte 

nach einem im Winter 428/427 nur teilweise geglückten Ausbruchsversuch (Thuk. 

3,20-24) die ausgehungerte Stadt und wurde praktisch vernichtet. Auf die verschiede-

nen Reden der Parteien, insbesondere diejenigen der Plataier und des Archidamos im 

Feldlager angesichts der Verwüstung des Landes und Belagerung der Stadt (Thuk. 2,71 

f.) sowie der Plataier nach Übergabe ihrer Stadt in Sparta mit der Gegenrede der The-

baner (Thuk. 3,53-59 bzw.3,61-67) soll hier zwar nicht im Detail nachgegangen wer-

den, aber einige der vorgetragenen Argumente sind doch aufschlussreich hinsichtlich 

des Wertekanons, der aus zweckdienlichen Gründen bemüht wird. Nicht ohne Pathos 

verweisen die Plataier zunächst auf das aktuell ungerechte und unwürdige Verhalten 

der Spartaner (οὐ δίκαια οὐδ‘ ἅξια) ob ihres eigenen bewiesenen Mutes und Kampfes-

eifers im Krieg gegen die Perser (Schlacht von Plataia im Jahr 479), wofür ihnen vom 

damaligen Heerführer und spartanischen König Pausanias bei dessen Opfer für Zeus, 

den „Befreier“, Besitz des Landes und Freiheit sowie Schutz vor ungerechtem Angriff 

zugesichert worden seien. Mit Bezug auf die Schwurgötter werden diese als ein auch 

die Spartaner verpflichtendes Element in die Argumentation einbezogen (Thuk. 2,71 f.; 

vgl. auch später Thuk. 3,58,1: „um der Götter willen“). In seiner kurzen Antwort fordert 

Archidamos von den Plataiern zumindest Neutralität, wozu diese sich jedoch nicht ver-

pflichten wollen. Nach Übergabe der Stadt stellen die Plataier in ihrer Rede in Sparta 

erneut vor allem das Prinzip der Gerechtigkeit als eingeforderten Maßstab des Handelns 

in den Vordergrund und appellieren mit schmeichelnden Worten an den Gerechtigkeits-

sinn der Spartaner, einen Ruf, den diese bei falschem Beschluss zusammen mit ihrer 

Ehrenstellung unter den Hellenen zu verlieren hätten (Thuk. 3,53,1f.). Aktuellem Nut-

zen das Recht (nach Interpretation der Plataier) zu unterstellen, würde die Position 

Spartas in Hellas als Hüterin der Wahrheit untergraben (Thuk. 3,56,2f.).185 Wie schon 

zuvor, erfolgt auch hier der Rückgriff auf die Geschichte und daraus abgeleitete Ver-

pflichtungen mit emotionaler Betonung der eigenen Leistung im Krieg gegen die Per-

ser, aber auch der Hinweis auf die geleistete Hilfe für die Spartaner beim Helotenauf-

stand, aber es binde sie andererseits auch die eingegangenen Verpflichtungen gegen-

über Athen. Rechtliche und moralische Gründe werden gleichermaßen ins Feld geführt: 

„Erwägt, dass ihr jetzt bei den meisten der Hellenen als Muster der Rechtlichkeit geltet 

[…]. Einen furchtbaren Eindruck wird es machen, dass die Spartaner Plataia zerstören, 

dass die Väter auf dem Dreifuß in Delphi die Stadt wegen ihres Heldentums 

 
185 Thuk. 3,56,3: „Denn wenn ihr nach eurem heutigen Nutzen und ihrem [sc. der Thebaner] Hass das 

Recht bemessen wollt, so werdet ihr nicht als unbestechliche Richter der Wahrheit dastehn, sondern als 

Diener eures Vorteils.“ 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

68 

http://www.fera-journal.eu 

einschrieben und ihr sie mit all ihren Häusern – um der Thebaner willen – austilgen 

wollt“ (Thuk. 3,57,1-3).186  

Auf die Gegenrede der Thebaner in Sparta sei nur kurz eingegangen. Sie zielt 

auf Widerlegung und Berichtigung der Ausführungen der Plataier sowie auf eigene 

Rechtfertigung ihres Verhaltens: Herausgestellt wird auf der einen Seite die freiwillige 

Parteinahme der Plataier für Athen, „den Unterdrücker von Hellas“ (Thuk. 3,63,3),187 

auf der anderen Seite die erzwungene (!) Parteinahme Thebens für die Barbaren im 

Perserkrieg als unabänderlichen Grund, was für eine rechtliche Beurteilung entschei-

dend sei (Thuk. 3,61-64).188 Im Folgenden erheben die Thebaner Anklage gegen das 

Verhalten der Plataier, indem sie den Spieß, bezogen auf rechtliches Verhalten, nun-

mehr zu ihrem eigenen Nutzen umdrehen. In den Mittelpunkt rücken folglich Ausdeu-

tung und Inanspruchnahme von ‚Recht‘ in jeweils zweckdienlichen Zusammenhän-

gen.189 

Im Ergebnis setzen sich die Thebaner durch. Thukydides folgert aus dem Ent-

schluss zur Hinrichtung von über 200 Plataiern und 25 mitangeklagten Athenern sowie 

der Versklavung der Frauen und Zerstörung der Stadt: „Das Land zogen sie ein und 

verpachteten es auf zehn Jahre. Den Nutzen hatten die Thebaner. Wie ja wohl überhaupt 

die Spartaner mit den Plataiern so schroff verfuhren um Thebens willen, von dem sie 

sich Beistand versprachen für den damals voll entwickelten Krieg“ (Thuk. 3, 68,4 f.). 

Letztlich entscheidend für den Beschluss der Spartaner war demnach auch hier das 

Machtkalkül. Einmal mehr zeigten die Ereignisse, wie stark die grundlegenden Interes-

sen und das Handeln der Großmächte von den weniger bedeutenden, selbständigen 

Poleis und deren Politik beeinflusst werden konnten und dass sie auch in deren außen- 

wie innenpolitische Konflikte hineingezogen wurden oder sich aber auch nicht ohne 

eigenes Machtkalkül bereitwillig hineinziehen ließen.  

Dass sich nach Ansicht des Historikers die im Konflikt um Plataia von Thuky-

dides aufgezeigten interessengebundenen, an äußere Vorteile orienden Motive Spartas 

bei dessen Entscheidung im Konflikt zwischen Plataia und Theben nicht auf diesen 

Einzelfall beschränken, sondern generellen Prinzipien politischen Handelns folgen, 

verdeutlichen die von Thukydides im Folgenden besonders eindrücklich vor Augen ge-

führten Auseinandersetzungen der mit Sparta rivalisierenden anderen griechischen 

 
186 Bemerkenswert ist die teilweise spitzfindige, an sophistische Redekunst erinnernde Beweisführung 

der Plataier (so etwa deutlich 3,54,2), die aber auch eine versteckte Warnung an die Spartaner enthält im 

Hinblick auf den möglichen Verlust an Vertrauen bei anderen Poleis. Eigentliches Angriffsziel in der 

Rede sind aber die Thebaner.  
187 Später heißt es bei den Einlassungen der Thebaner, die Plataier hätten die Athener wegen angeblich 

(!) erlittener Gewalt in ihr Land gerufen und würden nun ihre Gehilfen bei der Unterdrückung anderer. 

Aber „euer einstiges Heldentum, wie ihr’s nennt, kam nicht aus euch selbst, das habt ihr jetzt bewiesen; 

wohin aber eure Natur (φύσις/physis!) schon immer zielte, das trat zutage: ihr gingt mit den Athenern, 

die den Weg des Unrechts einschlugen." (Thuk. 3,64,4). 
188 Dabei verweisen sie auf die innere Ordnung, welche zeitweise bei ihnen geherrscht habe, nämlich 

„weder eine gesetzliche Adelsherrschaft noch eine solche des Volkes, sondern was Gesetz und weiser 

Ordnung am entferntesten steht und am nächsten der Tyrannis: wenige Männer besaßen alle Gewalt im 

Staat.“ Demnach sei die Stadt nicht Herr ihrer selbst gewesen und insoweit auch nicht für schuldig zu 

sprechen (!) (Thuk. 3,62,3-5), erneut eine von Thukydides bewusst formulierte argumentative Spitzfin-

digkeit. Später habe man sich aber gegen Athens Machtansprüche gestellt und Boiotien befreit gegen 

Athens Angriff und dessen Versuch, ganz Hellas in seinen Herrschaftsbereich einzugliedern. Dies konnte 

aber abgewehrt werden, wobei die Thebaner ausdrücklich auf den sogenannten „1. Peloponnesischen 

Krieg“ und den Sieg der Boiotier gegen Athen in der Schlacht von Koroneia im Jahr 447 verweisen.  
189 Bemüht wird neben dem menschlichen Gesetz auch das göttliche, welches den Thebanern die Rache 

erlaubte. Nicht nur im vorliegenden Zusammenhang wird von Thukydides die Ambivalenz von Recht 

und die Möglichkeit der Instrumentalisierung dieser Norm als Begründung im (politischen) Handeln 

deutlich vor Augen geführt.  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

69 

http://www.fera-journal.eu 

Großmacht Athen mit und um Mytilene und Melos. Sie entlarven unverschleiert Rolle 

und Bedeutung von ‚Macht‘ im und für das politische Denken und Verhalten von Staa-

ten und ihrer Repräsentanten. 

Im Sommer 428 rebellierten Mytilene, eine ursprüngliche dorische Pflanzstadt, 

und mit ihr ganz Lesbos außer Methymna gegen Athen und der Mitgliedschaft im See-

bund (Thuk. 3,2-6). Der Abfall erfolgte in der Annahme eines aktuell militärisch ge-

schwächten Athens in Folge des dritten Einfalls der Peloponnesier nach Attika und der 

Not in der Stadt Athen wegen der im Vorjahr ausgebrochenen und weiter grassierenden 

Seuche (Thuk. 2,47-54). Bekanntlich waren Chios, Lesbos und Kerkyra zunächst die 

einzigen Mitglieder des Seebundes, welche Schiffe, aber keine Fußtruppen stellten und 

auch keine finanziellen Beiträge leisteten (Thuk. 1,19; 2,9,5). Neben Mytilene wurden 

auf Lesbos drei weitere Poleis von Oligarchien regiert (Thuk. 3,27,3; 39,6; 47,2 f.), und 

wohl nur in Methymna bestand eine Volksherrschaft.190 Offenbar fürchtete Mytilene 

um seine Autonomie.191 In einer Rede in Olympia rechtfertigen sich die Mytilener we-

gen ihres (nicht von allen geteilten) Abfalls und bemühen sich um ein Bündnis mit 

Sparta (Thuk. 3,9-14). Das ganze Arsenal zweckdienlicher Gründe wird aufgefahren 

und im Hinblick auf den erstrebten Erfolg zurechtgerückt. Bezug genommen wird auf 

Recht, Bündnistreue unter Gleichberechtigten, Freiheit, Nutzen, Furcht, Schutz der 

Götter (Zeus), Befreier-Ideologie und Ehre, insbesondere hervorgehoben wird aber der 

materielle Gewinn für Athen, den es im Falle einer Niederlage von Mytilene zu Lasten 

der Spartaner zu bedenken gelte: „Der Krieg entscheidet sich ja nicht in Attika, wie 

man meinen könnte, sondern er geht um das, was Athen Gewinn bringt; er geht um die 

Einkünfte, welche von den Verbündeten eingehen […]“. (3,13,5). Als nach dem Fall 

von Mytilene im Jahr 427 in Athen über das Schicksal der Stadt beraten wurde, erfolgte 

zunächst der Beschluss, die Stadt samt ihrer Bevölkerung zu vernichten, ein Beschluss, 

den man dann aber wieder bereute, so dass unverzüglich eine erneute Beratung in der 

Ekklesie angesetzt wurde (Thuk. 3,35 f.).192 Thukydides lässt in dieser Versammlung 

zwei Redner unterschiedlichen Charakters zu Wort kommen, um die Argumente für ein 

als sachgerecht erachtetes Vorgehen offenzulegen und abzuwägen. Gestaltet ist dies im 

Rededuell zwischen Kleon und Diodotos (Thuk. 3,37-48).193 Thukydides charakteri-

siert Kleon, der nachdrücklich den alten Beschluss verteidigt, als einflussreichsten so-

wie „gewalttätigsten Bürger“ (βιαιότατος τῶν πολιτῶν) und Demagogen (Thuk. 

3,36,6), der unverholen Athens Herrschaft als „Tyrannis“ charakterisiert, die nur mit 
 

190 HCT II 252; LEGON 1968, 200 mit Anm. 2. – Legon sieht eine gewisse Parallele zwischen den Ereig-

nissen um Mytilene und Megara im Jahr 424, indem die Hegemonialmächte Einfluss auf die Verfas-

sungsstrukturen in den nachrangigen Poleis nahmen: In Mytilene Athen zugunsten der Demokraten, in 

Megara Sparta zugunsten der Oligarchen, wobei die konkrete Ereignisgeschichte ebensowenig außer 

Acht gelassen werden darf wie der bestimmende Einfluss des Ringens um Autonomie bei den nachran-

gigen Poleis, vgl. bes. seine Conclusions mit Appendix 223-225. 
191 Die Stellung von Schiffen berührte nicht die Autonomie, auf welche die Mytilener bei ihrem Abfall 

verwiesen, ein Sacgverhalt, dem auch die Athener nicht widersprachen (Thuk. 3,11,2; 39,2: αὐτóνομοι; 

vgl. auch 3,36,2).  
192 Zur mytilenaiischen Debatte bei Thukydides s. WASSERMANN 1968 (aus 1956) mit ausführlichen Ver-

weisen auf die umfangreiche Forschungsliteratur. Genannt seien noch SAAR 1953; EBENER 1956; ANDRE-

WES 1962; GÄRTNER 2004; SCHMITZ 2010.  
193 Ähnlich der Situation im Rededuell vor der Ekklesie zwischen dem eher bedächtigen und vorsichtigen 

Nikias (zwei Reden) und dem forschen Alkibiades (vgl. zu ihm etwa Thuk. 6,15) im Jahr 415 bezüglich 

der Entsendung der Flotte nach Sizilien (Thuk. 6,9-23; dazu 6,24-26 [Reaktion des Volkes]); zu dieser 

Redetrias s. KOHL 1977. – Auf die Diskussionen in Syrakus im unmittelbaren Vorfeld des athenischen 

Angriffs mit dem Rededuell zwischen Hermokrates und Athenagoras, die auf gewisse Weise die Diskus-

sionen in Athen zwischen Nikias und Alkibiades spiegeln, aber auch das dahinter stehende Urteil des 

Thukydides erkennen lassen, soll hier nicht näher eingegangen werden, vgl. aber etwa STAHL 1973 oder 

MADER 1993 mit weiterer Literatur.  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

70 

http://www.fera-journal.eu 

der eigenen Gewalt und Stärke durchgesetzt und gesichert werden kann (Thuk. 

3,37,2)194, und der es versteht, Recht nach eigenem Vorteil zu definieren (Thuk. 3,40,4). 

Dabei setzt er auf die Entfachung von Emotionen bei dem von Thukydides wiederholt 

als wankelmütig charakterisierten und zu raschem Handeln bereiten Volk (Demos) und 

nutzt geschickt Elemente der Rhetorik, indem er sich – selber ein erfolgreicher Dema-

goge – ausgerechnet gegen die Redekunst und ihrer Rolle in der politischen Praxis aus-

spricht. Insbesondere nimmt er diejenigen ins Visier, welche das Volk durch rationalis-

tische Überlegungen beeinflussen und somit letztlich nach eigener Einschätzung nur zu 

falschen Schlüssen verleiten und verführen würden (bes. Thuk. 3,37 f).195 Es erfolgt 

nicht ohne Hintersinn und Ironie, wenn Thukydides in der gestalteten Rede des auf die 

Gefühle und Leidenschaften des Volkes abzielenden Kleon die weitreichendste Bestra-

fung der Mytilener, nämlich ihre völlige Vernichtung, mit dem moralischen Argument 

der Gerechtigkeit (τὰ δἰκαια) begründet196 und dieses zugleich aber mit dem Nutzen (τἁ 

ξύμφορα) verbindet. In der Gegenrede des Diodotos verweist dieser zunächst ausführ-

lich auf Bedeutung und Wirkung von Reden (Überlegungen) in der Volksversammlung 

(λóγοι sind die διδάσκαλοι τῶν πραγμάτων),197 in gewisser Hinsicht ein kritischer Re-

flex des eigenen Tuns, aber eben darum zugleich eine wohlüberlegte und absichtsvolle 

Beeinflussung der Zuhörer. Die vorausgegangenen Einlassungen des Kleon werden so-

mit bis zu einem gewissen Grad von vorneherein unterlaufen (Thuk. 3,42 f.). In der 

Sache will Diodotos mit einem neuen Beschluss der Ekklesie die verhängte Todesstrafe 

für die Gesamtheit der Mytilener aufheben und nur die Anführer hinrichten lassen, weil 

dies mit Blick auf die Zukunft für Athen vorteilhafter sei. Es spielen beim Antrag nicht 

etwa irgendwelche ethischen Motive eine Rolle und auch von Empathie ist keine Spur 

zu finden,198 sondern allein der rational kalkulierte Nutzen ist maßgebend, zumal es 

seiner Ansicht nach nicht um ‚gerecht‘ und ‚ungerecht‘ geht, als wäre man in einer 

Gerichtsverhandlung, sondern als Siegermacht kann man frei über die verfügen, welche 

sich auf Gnade und Ungnade ergeben haben.199 Insbesondere werden die Kosten den 

gegebenenfalls nicht mehr zu erzielenden Einnahmen gegengerechnet (Thuk. 3,44-46). 
 

194 Vgl. auch weiter oben mit Anm. 182. Beiläufig verweist Kleon auch auf die Bedeutung der Einkünfte 

aus den Zahlungen der Bündner für Athen (Thuk. 3,39,8). 
195 Von Thukydides unverkennbar gewollt ist ein Bezug zur „Trostrede“ des Perikles (Thuk. 2,59-64). In 

2,61,2 äußert sich Perikles nach Thukydides zu seinem Verhältnis zum Volk mit den Worten: „Ich bin 

immer noch der gleiche und stehe, wo ich stand, ihr aber seid verändert […]“, und Kleon betont fast 

wortgleich: ἐγώ μὲν οὖν αὐτός εἰμί. Beide lassen sich dann ausführlich über den Demos und dessen 

charakteristische Mentalitäten und Verhaltensweisen als Bestandteile kollektiver Charaktermerkmale 

aus, die sich etwa von spartanischen Lebensweise und diesbezüglicher Wertordnung deutlich unterschei-

det. 
196 Zugleich wird damit den Mytilenern für ihr Verhalten Ungerechtigkeit unterstellt. Deutlich wird die 

Möglichkeit der Instrumentalisierung von Recht nach Maßgabe des Nutzens. Das δίκαιον ist demnach 

relativ und unbestimmt hinsichtlich Konkretisierung und Anwendung, jedoch ist es unabhängig davon 

als Wert an sich durchaus von Bedeutung, an dem sich gegebenenfalls konkretes Handeln und Rechtfer-

tigung desselben zielgerichtet orientiert. 
197 Logoi lediglich als „Reden“ im formalen Sinn zu verstehen, erscheint uns aber angesichts der Bedeu-

tungsbreite des griechischen Begriffs λóγος im vorliegenden Zusammenhang zu kurz gegriffen. 
198 Lediglich ein bescheidener Bezug zu einem moralischen Wertekanon ist der Hinweis, dass es unge-

recht wäre, auf die geplante Weise gegen das Volk von Mytilene vorzugehen, welches als solches keinen 

Teil am Abfall gehabt habe und insofern auch nicht schuldig geworden sei. Dieser Verweis auf ein ethi-

sches Motiv wird sogleich in seiner Bedeutung eingeschränkt durch den Hinweis, dass die Vernichtung 

des Volkes allenthalben die Gefahr der Verbrüderung von Volk und Adel in den Städten bewirken könne 

(Thuk. 3,47,3). Der praktische Nutzen liefert das entscheidendere Argument!  
199 Thuk. 3,44,1.4: „Für uns geht es, wenn wir es recht bedenken, nicht um ihr Recht oder Unrecht, son-

dern um den besten Rat für uns […]. Wir führen keinen Rechtsstreit gegen sie , auf dass wir nach dem 

Recht fragen müssten, sondern haben über sie zu verfügen, wie es uns nutzen soll.“ Vgl. WASSERMANN 

1968, bes. 487-493 mit Lit. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

71 

http://www.fera-journal.eu 

Denn eine völlig vernichtete Stadt kann keine Steuern und Abgaben mehr zahlen, je-

doch sind es ja gerade die Einkünfte, welche Athens Stärke gegen ihre Feinde begrün-

den (Thuk. 3,46,2-4). Schließlich erfolgt der Verweis auf das Volk (und die Volksherr-

schaft) im Gegensatz zur Herrschaft der Wenigen (und der Oligarchie), die für ein stabi-

les Verhältnis der Mytilener zum demokratischen Athen und seinem Reich die bessere 

Gewähr bietet. Folglich seien das Volk der Mytilener – jenseits einer rechtlichen 

Bewertung – zu schonen und nur die Rädelsführer mit dem Tod zu bestrafen (Thuk. 

3,47 f.).  

Als Bestandteil der Rede des Diodotos hat Thukydides grundsätzliche Überle-

gungen eingeschoben, die in unserem Zusammenhang von besonderem Interesse sind 

(Thuk. 3,45). In der Sache geht es zunächst darum, unter welchen Umständen und ob 

überhaupt Bestrafung Besserung erwarten lässt: „Es liegt in der Natur, dass alle, seien 

es Einzelne oder Staaten, sich schuldig machen (ἁμαρτάνειν)200, es gibt kein Gesetz 

(νόμος), das zu hindern“ (3,45,3). Armut, die verwegen ist aus Not und die Macht zu 

handeln (ἐξουσία), verbunden mit Hybris und Stolz, sowie weitere Leidenschaften rei-

ßen alle unwiderstehlich zum Wagnis. Hoffnung (ἐλπίς)201, Begierde (ἔρως) und Zufall 

(τύχη) stiften den größten Schaden und veranlassen den Schwächeren wie insbesondere 

auch ganze Staaten dazu, wo es um das Größte geht, nämlich eigene Freiheit und Herr-

schaft über andere, sich allzu hoch einzuschätzen: „So ist es gänzlich unmöglich und 

zeugt von viel Einfalt, wenn einer meint, wo die menschliche Natur (ἡ ἀνθρώπεια 

φύσις)202 mit aller Gewalt auf ein Ziel drängt, ließe sich das eindämmen durch die Kraft 

von Gesetzen oder durch sonst irgendeinen Schrecken“ (3,45,6 f.). Erneut wird die Pa-

rallelität des Handelns von Individuen und Collectiva betont und dies in der menschli-

chen (!) Natur verortet, aber auch der begrenzte Einfluss von Nomoi auf das Handeln 

betont. Die Nähe zu bestimmten sophistischen Auffassungen ist unverkennbar. 

Machtgewinn und politischer wie wirtschaftlicher Nutzen sind folglich das Ziel 

der Einlassungen von beiden Rednern, unterschiedlich sind aber die Wege, auf welchen 

diese den Erfolg anstreben und einen entsprechenden Beschluss in der Ekklesie zu er-

reichen suchen, indem der eine auf Leidenschaft und Stimmung im Volk abhebt, der 

andere auf rationale Überlegung und nüchternes Kalkül setzt. Entsprechend verschie-

den werden die Charaktere der Redner gezeichnet, wobei nach Thukydides die nüch-

terne Beurteilung der Realität den größeren und längerfristigen Nutzen verspricht. Mit 

den Gegenspielern Kleon und Diodotos führt Thukydides einmal mehr den für das Den-

ken im Klassischen Griechenland typischen Gegensatz zwischen Leidenschaft (πάθος) 

und Rationalität (λóγος) vor Augen. 

Wie Thukydides weiter berichtet, hielten sich die beiden Meinungen die Waage, 

und erst nach weiteren Debatten und weiteren Gründen und Gegengründen setzte sich 

schließlich der Antrag des Diodotos durch, jedoch wurden auf Antrag des Kleon über 

 
200 HCT III 318 ad l.: „to make a mistake in judgement”, not „to break the law”. 
201 Wiederholt verweist Thukydides auf die Nutzlosigkeit und Gefahr, für eine gewünschte Zukunft auf 

Hoffnung zu setzen, vgl. etwa Thuk. 4,117,4 f. (Rede der spartanischen Gesandtschaft in Athen 425 

wegen eines Friedensvertrages nach den Ereignissen um Pylos): ungewohnter und glücklicher Gewinn 

mag die Hoffnung auf immer größeren Gewinn anstacheln (ἐλπὶς πλέονος ὀρέγεσθαι mit Anspielung auf 

Kimon), aber der launischen Gunst des Glücks ist zu misstrauen, und die Gefahr ist zu bedenken, „dass 

auch ihr – Athener – später einmal von eurer Höhe stürzt“, was ja leicht möglich ist; vgl. aber auch im 

Melierdialog Thuk. 5,103; 111,2: Antwort der Athener auf die Melier, welche in ihrer Argumentation 

auf τύχη und ἐλπίς verweisen, welche zu ihren Gunsten ausschlagen mögen (Thuk. 5,102).  
202 Die Begriffsbildung dokumentiert ein Denken, welches Menschen und ihr gesellschaftliches und po-

litisches Verhalten in enger Beziehung und Übereinstimmung mit der Natur und den natürlichen Erschei-

nungen und damit als unveränderliche Voraussetzung versteht. STAHL 1966, 33 übersetzt: „Bedingungen 

menschlicher Existenz.“ 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

72 

http://www.fera-journal.eu 

1000 Männer getötet, die als schuldig galten, und die Mauern von Mytilene geschleift 

sowie ihnen die Flotte genommen (Thuk. 3,49 f.). 

Die vorstehenden Untersuchungen der verschiedenen Reden dürften bereits 

deutlich gemacht haben, wie sehr die Frage der Macht und der Instrumentalisierung 

damit verbundener Interessen, die teils offen vertreten, teils mehr oder weniger ver-

schleiert in die Argumentationen einfließen, für Thukydides von zentraler Bedeutung 

für seine Analyse der politischen Praxis war. Dass dieses Anliegen des Historiographen 

schließlich im Melierdialog (Thuk. 5,85-113), der zweifellos in der vorliegenden Form 

eine bewusste thukydideische Stilisierung darstellt und nach der Katastrophe 404 ver-

fasst wurde, gleichsam exemplarisch und auf eindeutige Weise mittels der hier gewähl-

ten direkten Dialogform203 vor Augen geführt wird, ist allenthalben bekannt und aner-

kannt, so dass nicht von ungefähr dieser Dialog auch einen entscheidenden Bezugs-

punkt für Gerhard Ritter und Joseph Vogt bei ihrer Beweisführung zur Behandlung der 

Machtfrage in der Antike darstellt.204 

Ausgangspunkt war im Jahr 416 in einer Zeit erneut wachsender Spannungen 

zwischen Athen und Sparta ein athenisches Flottenunternehmen mit verschiedenen 

Bündnispartnern gegen das zwar von Sparta gegründete (Thuk. 5,84,2), aber als Insel 

im Interessenbereich des Attischen Seebundes gelegene Melos.205 Die vergleichsweise 

kleine Insel hatte sich bislang im Konflikt mit den Großmächten neutral verhalten,206 

 
203 Gemeinhin wird auf die Einzigartigkeit des von Thukydides an dieser Stelle genutzten Stilmittels 

verwiesen, was in dieser Form aber nicht zutrifft, wie WILL 22020, 87-90 hervorhebt, indem er auf den 

kurzen Boten Dialog bei Thuk. 3,113 im Zusammenhang mit dem Krieg zwischen Akarnanen und Amb-

rakioten im Spätherbst 426 verweist, in den auch Athen auf der einen und Sparta auf der anderen Seite 

zusammen mit ihren Verbündeten verwickelt waren und der mit der Schlacht und dem Blutbad am Berg 

Idomene einen schaurigen Höhepunkt im Archidamischen Krieg markiert. Dieser hätte beinahe zum völ-

ligen Untergang von Ambrakia geführt, hätten die Akarnanen nicht dies im Bedenken auf die allzu groß 

anwachsende und daher bedrohliche Macht Athens verhindert. „Dies war auch wirklich das Schlimmste, 

was je in diesem Krieg [sc. dem Archidamischen!] eine einzelne Hellenenstadt in gleich wenig Tagen 

betraf“, resümiert Thukydides (3,113,6), offenbar nicht erst am Ende des gesamten Krieges so formuliert. 

Vermutlich dürfte der kurze Dialog zwischen einem ambrakischen Herold und einem „Fragenden“ der 

siegreichen Akarnaner als Vorbild für die spätere literarische Gestaltung des Melierdialogs gegolten ha-

ben. Auf die Verbindung von rhetorischer, dramatischer und historischer Funktion des Dialogs verweist 

MACLEOD 1974. Die Struktur des thukydideischen Dialogs unterscheidet sich insofern von derjenigen 

Platons, als es sich bei Thukydides um eine sachbezogene Diskussionsform handelt, bei der die Ge-

sprächspartner gleichberechtigt und inhaltlich argumentieren, während bei Platon die Antwort auf die 

Argumentation des Gesprächsführers (Sokrates) sich durchweg auf ein „Ja“ oder „Nein“ beschränkt.  
204 Aus der reichen und breit streuenden Literatur sei an dieser Stelle besonders auf die folgenden Bei-

träge verwiesen: DEININGER 1939; WASSERMANN 1949; DE ROMILLY 21951, bes. 230 ff.; TREU 1953/54; 

HERTER 1968 (aus 1954); TEN HOLDER 1956; STRASBURGER 1968/2 (aus 1958); REIMER 1962; CANFORA 

1971; HCT IV 159-188; SEAMAN 1997; BLECKMANN 1998; WILL 2006; WILL 22020, bes. 147-156 mit 

320 (Anmerkungen). 
205 Gemäß dem Selbstverständnis der Athener als „Retter der Griechen gegen Persien“ (nachdrücklich 

Hdt. 7,139 mit ungewöhnlich persönlicher Emphase) und folgend „Garanten der Sicherheit der Meere“ 

beanspruchten sie entsprechende Beiträge der Hellenen zur Erstattung der nicht unerheblichen laufenden 

Kosten für ihre permanent bereit gehaltenen Flottenverbände. In wenigen Fällen wurde der Beitrag durch 

die Stellung von Schiffen und Mannschaften geleistet, in der Regel und zunehmend häufig aber durch 

Zahlung von Geld (Phoroi), die in athenischer Sicht nicht als Tribute anzusehen waren, anders und zu-

nehmend deutlicher jedoch als solche in der Sicht der Zahlenden. Aber im Dialog mit den Meliern werden 

derartige Rechtfertigungsgründe beiseite geschoben.  
206 Von Thukydides wiederholt betont, vgl. Thuk. 2,9,4 (a. 431: Melos und Thera neutral); 3,91,1 (a. 426: 

vergeblicher Versuch Athens, Melos in den Seebund zu zwingen); 5,84,2 (a. 416 im Zusammenhang mit 

der Eroberung von Melos durch Athen), dazu u.a. die entsprehenden Kommentare in HCT. Wahrschein-

lich im Jahr 427 (oder 428) beteiligte sich Melos noch an Kriegskosten Spartas (IG V 1,1 = Tod 62 = 

ML 67), s. HCT zu Thuk. 3,32,2. – TREU 1953/54, 252-273 mit 1954, 58 f. sowie nach ihm RAUBITSCHEK 

1963, 78-83 erachteten Melos jedoch im Jahr 416 als Mitglied des Seebundes auf Grund des Eintrags der 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

73 

http://www.fera-journal.eu 

war aber 426 von Athen mit einer beachtlichen Flottenmacht unter anderem von Nikias 

angegriffen worden, konnte jedoch nicht gezwungen werden, dem Seebund beizutreten 

(Thuk. 3,91). Im Jahr 416 zogen die Athener erneut mit starken Verbänden207 gegen 

das ahnungslose Melos, besetzten die Insel, vermochten aber die Stadt selber nicht ein-

zunehmen, bis Hunger und Verrat die Stadt zur bedingungslosen Kapitulation zwangen. 

Im Vorfeld der letztlich erfolgten Vernichtung der Stadt mit der Tötung aller erwach-

senen Männer und Verkauf von Frauen und Kindern in die Sklaverei, was in Hellas und 

offenbar auch in Athen208 trotz vergleichbarer Vorgehen zu anderen Zeiten und an 
 

Mélioi in der Tributliste (genauer: Zahlungen an die Göttin Athene, die Aparché) des Jahres 425/4 unter 

den abgabepflichtigen Bewohnern der Inselstädte (Nesiotikoí). Die Jahreszahlung belief sich auf umge-

rechnet 15 Talente, ein vergleichsweise hoher Betrag, wobei offenbar im fraglichen Jahr die Tributzah-

lungen (τάξις φóρου) drastisch erhöht worden waren, was Thukydides aber übergeht. KALLET(-MARX) 

1993, 14 möchte dem Dekret wegen der dort verzeichneten Summen weniger reale Bedeutung in Bezug 

auf die Kriegsfinanzierung beimessen als üblich. Im Übrigen erwähnt Thukydides auch nicht die Über-

führung der Bundeskasse von Delos nach Athen 454/3 im Rahmen der Pentekontaetie. Text der Tri-

butstele mit dem ‚Thoudipposdekret‘ siehe u. a. IG I3 71 (= Tod 66 = ML 69, jeweils mit der weiteren 

Literatur und Verweisen auf ATL I-III) und Nennung der Melier col. I Z. 65. Dies wurde auch zu einem 

wichtigen Baustein in der Diskussion um den Rechtscharakter des athenischen Vorgehens in der weiteren 

Forschung, s. etwa HERTER 1968, 374-376, aber mit der Einschränkung ebd. 375 Anm. 14a und Bezug 

auf den folgenden Widerspruch gegen TREU durch EBERHARDT 1959, 284-313 und auch KIERDORF 1962, 

253-256, wonach Melos wie andere Städte ohne Einverständnis im Jahr 425/4 auf die Schatzungsliste 

gesetzt worden sei. Jedoch sieht HERTER ohnehin einen entscheidenden Unterschied der rechtlichen und 

insbesondere politischen Lage zwischen 426/5 und 416, indem nunmehr die spartanischen Interessen und 

diejenigen weiterer Kreise, zumal angesichts des zumindest formell bestehenden Friedenzustandes, we-

sentlich grundsätzlicher als zuvor tangiert worden seien. Siehe ferner HCT III p. 500-504 und HCT zu 

5,84,2 mit der Ansicht, dass der athenische Angriff zwar nicht grundlos erfolgt sein kann, aber doch 

daran festhält, dass es 425/4, wie in anderen Fällen, lediglich um einen Anspruch Athens ging, dem 

Melos aber nicht nachgekommen ist. Dagegen wiederum TREU 1968, bes. 141 f. und 164 f. (unter Ein-

beziehung der wohl auf Ephoros zurückgehenden Sekundärüberlieferung bei Diod. 12,56,2 [vgl. 80,5], 

den Schol. Aristoph. av. (Ornithes/Vögel) 183 und 383 sowie Thuk.- Scholien [Suda s.v. ὑπερακοντίζεις 

und λιμòς Μηλιακóς]) und in Auseinandersetzung auch mit weiteren Positionen in der Forschung. Vgl. 

ferner MERITT/WEST 1934 und dazu ML p. 192-202; aktuell WILL 2006, passim sowie 22020, 148 f. 
207 Thuk. 5,84,1 mit einer recht genauen Liste, die ihm offenbar vorlag: Sie umfasst 30 eigene Schiffe, 

ferner 6 aus Lesbos und 2 aus Chios; dazu 1200 athenische Hopliten und 320 Bogenschützen sowie etwa 

1500 Hopliten von Bundesgenossen und Inselbewohnern.  
208 Im Frühjahr 415 wurden hier an den Dionysien die Troerinnen des Euripides aufgeführt, die im Spie-

gel der Tragödie am Vorabend des Beschlusses über die Sizilische Expedition auch als Warnung an 

Athen vor unbedachter Expansion verstanden werden können, ohne aber Melos direkt zu benennen. Es 

ist das Jahr der Peripetie der Macht Athens mit den bekannten innenpolitischen Folgen und mentalen 

Irritationen mit verbreiteter Hysterie im Demos wegen angeblich drohender Tyrannis auf Grund des un-

terstellten Mysterienfrevels unter anderem des Alkibiades mit seinen Anhängern und der Verstümmelung 

der Hermen (Thuk. 6,27-29) mit Verfolgung der Hermokopiden, einer unbekannten Zahl von Todesur-

teilen, umfangreichen Konfiskationen sowie der Abberufung des Alkibiades aus Sizilien und der in seiner 

in Abwesenheit ausgesprochenen Verurteilung zum Tod (Thuk. 6,53-61). Dazu WILL 2006, 43-59 (bes. 

51-59 mit ausführlichen Verweisen) und Bezug auf die nicht in allem unproblematischen Aussagen bei 

dem selber in die Ereignisse involvierten Andokides (attischer Redner, ca. 440-390), s. insbesondere 

seine sog. ‚Mysterienrede‘ von 399, dazu WILL ebd. mit Anm. 95-107 auf S. 140 f. Andokides geriet als 

Anhänger einer Oligarchie in Verdacht, weil einzig bei ihm die große Herme vor seinem Haus unbeschä-

digt blieb. Über die dunkle und mit lang nachwirkenden Mythen umrankte Figur des „Gottesleugners“ 

(ἄθεος) Diagoras von Melos, der als einziger reichsweit in einem Steckbrief (entsprechend einer Ab-

schrift von einer ehernen Stele und zuerst erwähnt 414 in den Vögeln des Aristophanes) zur Fahndung 

ausgeschrieben worden war, und das ihm angelastete Verbrechen des Frevels an den Göttern mit Angriff 

auf die eleusinischen Mysterien siehe ausführlich WILL 2006, 60-75; danach MEISTER 2010, 124-126. 

Die Ereignisse um seine Heimat Melos dürften jedenfalls mit entscheidend der Grund für seinen Sinnes-

wandel gegenüber Athen gewesen sein, aus welcher Stadt er notgedrungen floh. Ob der zwischen 420 

und 400 entstandene religiös-philosophische Text aus orphischem Umfeld im stark fragmentarischen 

Derveni-Papyrus aus der Zeit Alexanders d. Gr. Diagoras zuzuschreiben ist, bleibt allerdings weiterhin 

umstritten, vgl. etwa BETEGH 2004 gegen JANKO 2001. Grundsätzlich kann der Text des Papyrus aber 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

74 

http://www.fera-journal.eu 

anderen Orten besondere Empörung auslöste,209 hat Thukydides mit Bedacht den be-

rühmten Melier-Dialog in die Erzählung eingeführt, der gerade auf Grund der Rationa-

lität der vorgebrachten Argumente auf einzigartige Weise brutales Machtdenken im Zu-

sammenhang mit politischen Auseinandersetzungen offenbaren will. Dabei ist schwer 

vorstellbar, dass die von Thukydides gestalteten Reden auch nur mittelbar die tatsäch-

lichen Argumentationen wiedergeben, sondern in erster Linie die tiefer liegenden 

Grundstrukturen des politischen Geschäfts bloßlegen wollen und sollen.  

Den Austausch der Argumente in diesem Dialog mit eigenen Worten wiederho-

len zu wollen, ist ebenso müßig wie eine minutiöse Auseinandersetzung mit der ebenso 

minutiös über lange Jahrzehnte geführten Forschungsdiskussion. Damit würde man 

schwerlich der Schärfe der Argumentation und Gedankenführung der Wechselreden in 

der Version des Thukydides gerecht werden, so dass einmal mehr vor allem auf die 

Lektüre des überlieferten Textes selber verwiesen sei.210 Die Quintessens von Rede und 

Gegenrede hat W. Will zuletzt in seiner Studie über Athen und Sparta noch einmal 

eindrücklich zusammengefasst,211 wobei er erneut klarstellt, wie sehr sich die Version 

des Thukydides von erwartbarer Argumentation seitens der Athener, wie wir sie etwa 

aus den Epitaphioi Logoi und den dort sowie andernorts öffentlich vertretenen Werten 

kennen,212 unterscheidet. Anders als in öffentlichen Bekundungen stellen die Athener 

des Thukydides unumwunden fest, dass letztlich im zwischenmenschlichen Bereich al-

lein die Macht zählt, gegründet auf wirtschaftlicher, militärischer, aber auch mentaler 

Überlegenheit, alles andere wie das Pochen auf Recht sind schöne Worte (ὀνóματα 

καλὰ – Thuk. 5,89). Konsequenz sei, dass der Überlegene durchsetzt, was ihm beliebt, 

 
als ein Hinweis und Element religiöser Irritationen der Zeit verstanden werden, die nicht zuletzt im Zu-

sammenhang mit dem Mysterienfrevel und der Verstümmelung der Hermen zum Ausbruch kamen. 
209 Reflex u. a. bei Xen. Hell. 2,2,3; s. auch 2,2,9 f. zur grundsätzlich maßlosen und willkürlichen Be-

handlung der kleineren Städte durch Athen. – Vgl. DE ROMILLY 21951, 230 ff. mit Hinweis darauf, dass 

bei Thukydides der erste (vergebliche) Invasionsversuch der Athener unter Nikias eher als ein ‚normales‘ 

Vorgehen Athens im Sinne der Sicherung der Seeherrschaft anzusehen sei, was durchaus in Überein-

stimmung mit der perikleischen Defensivpolitik gesehen werden könne, beim zweiten Angriff gegen die 

Insel aber die Art der Behandlung der Unterlegenen empört habe. Anders etwa HERTER 1968, bes. 372-

384, der schon in Anlass und Entschluss zum Vorgehen den entscheidenden Kritikpunkt sieht und auf 

die aktuelle Situation verweist, wonach sich letztlich die Stoßrichtung gegen Sparta gerichtet habe bzw. 

gegen einen potentiellen direkten Zugriff Spartas auf die unweit der Küste gelegene Insel (Thuk. 5,91. 

99 – dazu HCT ad loc.). Im Zuge dieser „Mechanisierung des Machtprinzips“ (a. O. 384) sei Athen 

immer weiter vom Geist des Perikles abgewichen. Dies sei entscheidend für die Einfügung des entspre-

chenden Dialogs durch Thukydides genau an dieser Stelle gewesen und nicht bei anderen Konflikten 

zwischen Athen und kleineren Poleis in ihrem Interessengebiet – ein Konflikt aber, der dann von Thuky-

dides ins Allgemeine gehoben wird als überzeitliches Paradigma des grundsätzlichen Verhältnisses von 

Macht und Recht im menschlichen und insbesondere staatlichen Miteinander. 
210 Die Ereignisse um Melos sowie der Melier-Dialog bei Thukydides mit der Frage auch nach dem per-

sönlichen Standpunkt des Autors zu den ebendort diskutierten Problemen und Aspekten der Macht haben 

jenseits der eingangs zitierten modernen Wissenschaftler wie E. Ritter und J. Vogt und weiterer bereits 

genannter Vertreter insbesondere der altertumswissenschaftlichen Disziplinen (hier Anm. 204) seit vie-

len Jahrzehnten eine große Zahl an Interpretationen unterschiedlichen Umfangs und entsprechend mehr 

oder weniger vertiefter Analysen zur Folge gehabt. Verwiesen sei hier nur auf die Analysen von WOOD-

HEAD 1970 und WILL 2006 mit der Literatur auf S. 157-164 und speziell zum Krieg S. 130 Anm. 9. 
211 WILL 22020, 150 f. und ausführlich WILL 2006, 99-113, bes. 101-111 eine kommentierende Wieder-

gabe der wechselnden Argumente. 
212 Allerdings ist der thukydideische Epitaphios des Perikles im Gegensatz zu maßgeblichen Formulie-

rungen in anderen Epitaphioi Logoi nicht einfach eine in Athen gängige Idealisierung des Selbstverständ-

nisses, welche der Realität entgegengesetzt wird. Vgl. auch das bewusste Beiseiteschieben einer mögli-

chen, auf ideelle Motive in ihrem Handeln abhebenden Argumentation durch die Athener im Melierdia-

log bei Thuk. 5,89, wo sie u. a. auf ihr Recht zur Herrschaft als Sieger über die Perser verweisen, s. oben 

mit Anm. 205. – Zu den Gefallenenreden u. a. LORAUX 2006 (aus 1993) und zuletzt WIENAND 2023; 

zum Epitaphios des Perikles bes. auch GAISER 1975 und FLASHAR 1969. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

75 

http://www.fera-journal.eu 

Recht sei eine Konvention, die nur dort greife, wo sich gleich starke Kräfte neutralisie-

ren würden (Thuk. 5,89).213 Sich auf Seiten der Melier auf das Recht zu berufen, ist 

demnach ebensowenig der Sachlage angemessen wie die Einforderung und Rücksicht-

nahme auf weitere ideelle Normen wie Billigkeit, Solidarität, Ehre, göttlichen Beistand 

oder auch verpflichtende Stammesverwandtschaft gegenüber Sparta.214 Derartige Nor-

men sind nur dann von Belang, wenn sie nützen. Grundsätzlich wird damit eine auch 

dem Recht und anderen ethischen Normen innewohnende Macht nicht verneint, doch 

reicht ihr Potential nicht aus, um sich im Konfliktfall gegenüber einem materiellen und 

praktischen Nutzen verpflichteten Denken und Handeln durchzusetzen.215 Angesichts 

der Machtverhältnisse ist für Athen die bedingungslose Unterwerfung von Melos zwin-

gende Folge, so dass allenfalls über die Modalitäten zu diskutieren wäre. Dabei lautet 

die Rechnung der Athener: die Unterwerfung erspare ihnen selber Kosten an Menschen 

und Material, den Meliern dagegen bliebe Leben und der Besitz ihres Territoriums! 

Rechnung der Melier: Das Kriegsglück kann sich wenden, man setzt auf die Hilfe der 

Götter und Spartaner, um die eigene Freiheit zu erhalten. Die Athener wiederum halten 

dagegen: Auch die Götter stehen unter dem Gesetz der Macht des Sieges des Stärkeren 

über den Schwächeren: „Wir glauben nämlich, dass das Göttliche, ganz gewiss aber 

dass alles Menschliche immer nach dem Zwang seiner Natur (φύσεως ἀναγκαία), so-

weit es Macht hat, herrscht“ (Thuk. 5,105,2),216 und im Hinblick auf die Spartaner: 

„Kein Volk, das wir kennen, erklärt so unverholen wie sie das Angenehme für schön 

und das Nützliche für gerecht“ (Thuk. 5,105,4; dazu 5,113). In ihrem Schlusswort äu-

ßern sich die Athener noch einmal unverblümt zu den Meliern gewandt: „Euer Stärkstes 

ist gehoffte Zukunft, und was ihr bereit habt, ist zu schwach, die schon anwesende Ge-

genmacht zu bestehen. […] Ihr müsst nichts Unwürdiges darin finden, einer so mäch-

tigen Stadt zu unterliegen, die so maßvolle Bedingungen vorschlägt: Ihr würdet Ver-

bündete, behieltet, was ihr besitzt, hättet die Steuer zu entrichten . […] Wer seinesglei-

chen nicht nachgibt, dem Stärkeren wohl begegnet, gegen den Schwächeren Maß 

 
213 Dazu auch DE ROMILLY 21951, 246 oder HERTER 1968, 371-376. – Zur Frage, inwieweit das von den 

Athenern vertretene ‚Recht des Stärkeren‘ die persönliche Überzeugung des Thukydides widerspiegelt 

oder eher verbreitete Denkweisen aufgreift, s. etwa STRASBURGER 1954, 237 ff. Die von den Meliern 

angedeutete Möglichkeit eines Untergangs auch von Athen in der Zukunft und die ihnen dann gegebe-

nenfalls drohende Rache der Sieger eingedenk der zuvor praktizierten brutalen Behandlung von Unter-

legenen durch die Athener (Thuk. 5,90 mit Antwort der Athener ebd. 5,91) verweist auf die Abfassung 

des Dialogs auf die Zeit nach 404. Ebenso offensichtlich ist die Behandlung von Melos der Aufgalopp 

zur Sizilischen Fahrt, die im Bericht des Thukydides direkt im Anschluss erfolgt. Der letztliche Unter-

gang Athens ebendort und damit der Zusammenbruch der Archē sind aber nicht Folge eines rächenden 

Schicksals, sondern menschlicher Fehleinschätzungen (ἀβουλία), wenn nicht gar von Unverstand 

(ἄνοια), die gleichsam naturnotwendig aus einem grenzenlosen Machtstreben resultieren und somit den 

eigenen Untergang provozieren.  
214 Andererseits beweisen die längerfristigen Folgeereignisse, dass die Argumentation der Melier nicht 

grundsätzlich sachfremd und illusionär war, auch wenn sie aktuell folgenlos blieb. 
215 Mit anderen Begründungen und ausgehend von anderen Voraussetzungen gelangen wenig später im 

4. Jahrhundert Platon, der Macht an das Gute und Vernünftige anbindet, oder auch Aristoteles, der Macht 

mit guter politischer Herrschaft von Freien über Freie (im Gegensatz zur Despotie) verbindet, in anderer 

Perspektive als derjenigen der Analyse aktueller politischer Situationen zu anderen, positiven Idealen 

verpflichteten Schlussfolgerungen über Rolle und Gebrauch von Macht, und dies nicht zuletzt auch hin-

sichtlich der grundsätzlichen Bedeutung des Rechts. 
216 Damit weisen die Athener Hybris und frevelhaftes Verhalten gegen Götter und göttlich sanktionierte 

Ordnung zurück. Denn insoweit besteht kein schuldhaftes Verhalten – eine stark an sophistische Position 

angelehnte Version. Vgl. dazu auch MACLEOD 1974, 395 f. Für WOODHEAD 1970, 2 ist diese Einlassung 

der Athener der Ausgangspunkt für seine Reflexionen über »Macht« bei Thukydides. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

76 

http://www.fera-journal.eu 

(μέτριοι)217 hält, der fährt meist am besten“ (Thuk. 5,111,2.4).218 Die Weigerung der 

Melier, auf diese Bedingungen einzugehen, führte zur verstärkten Belagerung des Ortes 

durch die Athener und im folgenden Winter zur bedingungslosen Kapitulation von Me-

los mit den erwähnten brutalen Konsequenzen für die Bewohner (Thuk. 5,116). 

Die Vernichtung von Melos markiert eine Epoché, Höhepunkt einer bedin-

gungslosen und in ihrer Konsequenz von Thukydides entlarvten Machtpolitik im Ver-

halten Athens, zugleich aber auch Wendepunkt im Peloponnesischen Krieg gemäß der 

nachträglichen Rekonstruktion der Ereignisse durch Thukydides. Das Scheitern der Er-

oberungsfahrten nach Sizilien mit dem größten bis dahin zusammengestellten Flotten-

verband von 100 Trieren allein der Athener, unternommen als Folge athenischer Hybris 

in der Hoffnung auf großen Gewinn an Reichtum und Macht, führte nicht nur zum Un-

tergang der athenischen Flotte 413 vor Syrakus, sondern letztlich im Jahr 404 auch zur 

Niederlage Athens gegen Sparta und die Peloponnesier. 

 Auf die an Melos anschließende, durchaus wendungsreichen Phasen und 

Ereignisse bis zum Abbruch des Peloponneischen Krieges des Thukydides mit dem 

Jahr 411/10 und weiter bis zum Jahr 404 soll an dieser Stelle angesichts unserer Prob-

lemstellung nicht weiter eingegangen werden.219 Dies gilt auch für eine nähere Analyse 

der Reden in den weiteren Abschnitten des erhaltenen Werkes des Thukydides.220 

 

 

VI. Nach Thukydides – einige Aspekte 

 

Zur Geschichtsschreibung in Nachfolge des Thukydides in der Antike seien nur einige 

wenige Stichpunkte angefügt. Mag auch sein Bezug auf die Ereignisgeschichte und Ab-

lehnung mythischer ‚Geschichten‘ vielfach als vorbildich angesehen worden sein, so 

kaum die Art und Weise seiner Geschichtsschreibung als solcher, und erst recht blieb 

sein Anliegen einer grundsätzlichen Analyse politischer Prozesse weitgehend unver-

standen. Zumindest genannt seien in Fortsetzung seines unvollendet gebliebenen Wer-

kes Xenophons Hellenika und die Hellenika Oxyrhynchia eines unbekannten oder je-

denfalls umstritten identifizierten  Autors (FGrHist, Nr. 66)221; für die Geschichte der 

Westgriechen in Sizilien und Unteritalien sind dies als Autoren Philistos v. Syrakus 

(FGrHist, Nr. 556) und nachfolgend Timaios v. Tauromenion (FGrHist, Nr. 566). Er-

wähnt seien zudem vor allem noch Ephoros v. Kyme (FGrHist, Nr. 70), der um die 

Mitte des 4. Jahrhunderts v. Chr. eine Universalgeschichte verfasste und ein wichtiger 

Vermittler der Ereignisgeschichte für die folgende Geschichtsschreibung wurde; ferner 

etwas später Theopompos v. Chios (FGrHist, Nr. 115) mit seinen Hellenika, die stoff-

lich an das Werk des Thukydides anschließen. Wie schon zu den Reden vermerkt, 

 
217 Zu μετριóτης bei Thukydides s. POPE 1988, 288 f.; LEPPIN 1999, 206 f. mit Verweis auch auf Thuk. 

2,65,5 (Führungsstil des Perikles) und weiteren Zitaten. 
218 Zur kritischen Einstellung des rational abwägenden Thukydides gegenüber der Hoffnung als hand-

lungsorientierende Einstellung s. weiter oben bes. Anm. 201. Ebenso richtet sich seine aufgeklärte Sicht 

auf die Welt gegen verbreiteten Aberglauben und Prophezeiungen, was für Nikias bezeugt ist, dessen 

Zögern im Jahr 413 vor Syrakus, auf Grund einer Sonnenfinsternis rechtzeitig die Anker zu lichten, die 

Katastrophe der athensischen Flotte herauf beschwor, vgl. bes. Thuk. 7,50,4 mit der Bemerkung zu 

Nikias: „Er gab wohl etwas zu viel auf Propheterei und dergleichen.“ Zur Würdigung des Nikias insbe-

sondere vor der Sizilischen Ausfahrt und seinen Konflikt mit Kleon um die richtige Politik in der Ausei-

nandersetzung mit Sparta im Jahr 425 um Pylos (Thuk. 4,2-41) s. etwa GESKE 2005 mit Verweis auf 

Thuk. 4,27,5 und – mit anderer Perspektive – auf Plut. Nikias 7,2.  
219 Zur Fahrt nach Sizilien (415-413) und zum Dekeleischen bzw. Ionischen Krieg (414-404) s. aktuell 

WILL 22020, 157-201 und 203-278. 
220 Vgl. dazu etwa WILL 22020, 179-181. 
221 Dazu BLECKMANN 2006. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

77 

http://www.fera-journal.eu 

wurde Thukydides als Berichterstatter von Fakten unter besonderer Berücksichtigung 

der Kriegsgeschichte gewissermaßen normgebend, aber unter dem Einfluss der Rheto-

rik sollte nach zeitgenössischer Ansicht Historiographie doch zu mehr als nur zu grund-

sätzlicher Belehrung dienen, nämlich insbesondere durch Farbigkeit und stoffliche 

Vielfalt (ποικιλία) zur Erbauung beitragen.222 Nur hingewiesen sei auf die verschiede-

nen weiteren Verästelungen in der griechischen und der auf sie aufbauenden römischen 

Geschichtsschreibung, so insbesondere auf Diodor aus Sizilien, der im 1. Jahrhundert 

v. Chr. eine Universalgeschichte verfasste, die in den Büchern 11-15 die Zeit des Klas-

sischen Griechenland mit Einschluss des Peloponnesischen Krieges auf der Basis von 

Ephoros‘ Darstellung behandelt, und auf die Biographien des Plutarch aus dem 2. Jahr-

hundert n. Chr. Als ‚historische Denker‘ reichen ihre Vertreter aber nur selten an die 

Grundsätzlichkeit heran, mit der Thukydides geschichtliche Abläufe – wenngleich in 

ihren Verengungen auf die praktische Politik – analysiert.223 Hierauf aber – wie auch 

auf das politische Denken und die politische Theorie des 4. Jahrhunderts mit ihren an-

erkannten Repräsentanten Platon und Aristoteles und Folge-Autoren – näher einzuge-

hen, würde den Einstieg in ein viel und von verschiedenen Wissenschaften beackertes 

Forschungsfeld erfordern. Wie aber schon weiter oben dargelegt, sollte in diesem Zu-

sammenhang nicht übersehen werden, dass auch Thukydides trotz Fixierung auf die 

Strukturen praktischer Politik Aspekte der Staatslehre und des Staatsrechts aufgreift.224 

Dies belegen etwa seine Einlassungen und Urteile über die radikale Form der Herrschaft 

des Volkes (δñμος; πλñθος; ὄχλος [!]; οἱ πονηροί [Ps.-Ath. Pol. 1,1]) in den Worten, 

die Thukydides dem Alkibiades in Sparta in den Mund legt, eine „unbestritten unsin-

nige Form der politischen Ordnung“ (Thuk. 6,89,6; s. dazu aber auch die etwas doppel-

deutige, da dem Demagogen [!] Athenagoras in Syrakus zugeschriebene Äußerung zur 

demokratischen Ordnung bei Thuk. 6,39,1), und insbesondere seine Auseinanderset-

zung mit der Tyrannis.225 Andererseits sind die grundlegenden Perspektiven auf das 

 
222 Vgl. auch weiter oben mit Anm. 159. 
223 Aus römischer Zeit ist jedenfalls allen voran Sallust zu nennen, „the most obsessive imitator of Thucy-

dides“ in Rome (Patzer 1941); vgl. WEAIRE 2005, 256-260. Vgl. im Übrigen die knappe, aber konzise 

Übersicht über die Prinzipien der antiken Geschichtsschreibung nach Thukydides bis in die spätrömische 

und byzantinische Zeit von STRASBURGER 1968/1, 468-472 mit der grundlegenden Literatur bis nach der 

Mitte des 20. Jahrhunderts. Einen ersten Zugriff auf die jüngere Forschung vermitteln FELDHERR/HARDY 

(Hg.) 2012 (antike Historiographie); MEISTER 1990 (griechische Historiographie); MEHL 2001 (römische 

Historiographie).  
224 Zu ‚Staatsrechlichem‘ bei Thukydides generell TREU 1968; LEPPIN 1999. Zur Dominanz von Verfas-

sung und inneren Ordnungsprinzipien in den theoretischen Reflexionen über Strukturen der Poleis und 

Wesenselemente des Politischen insbesondere nach Thukydides s. die knappen Hinweise weiter oben 

mit Anm. 134 f. – Für WOODHEAD 1970, 5 markiert Thukydides mit seinen Reflexionen über »Macht« 

den Beginn historisch-philosophischen Denkens in Griechenland (und darüber hinaus). 
225 Zur Tyrannis bei Thukydides s. PALMER 1982 mit besonderem Bezug zu Alkibiades, der als Macht-

mensch charakterisiert wird und dem das Streben nach einer tyrannischen Herrschaft im Zusammenhang 

mit dem Mysterienfrevel und seiner Verurteilung zum Tod vorgeworfen wird. Eingebaut hat WOODHEAD 

1970, 78-101 diesen Aspekt in seine Überlegungen zum Verhältnis von „Power and Individuum“, und 

dies nicht ohne aktuelle Bezüge. Thukydides hat zweifellos bewusst an dieser Stelle seines Werkes den 

Exkurs über die Tyrannenmörder in Athen – zugleich gewissermaßen eine Konkretisierung der knappen 

Angaben im Methodenkapitel (Thuk. 1,20) – eingefügt (Thuk. 6,54-59); s. dazu auch STAHL 1966 (Kap. 

I) . Die große symbolische Bedeutung der in Athen als „Tyrannenmörder“ gefeierten ‚Helden‘ Harmo-

dios und Aristogeiton für das demokratische Athen ist bekannt. Thukydides will aber in seinem Exkurs 

mit verbreiteten Mythen über eben diese Tyrannenmörder aufräumen, die aktuell umliefen und für eine 

hysterische Stimmung im Volk vor einer erneut drohenden Tyrannis sorgten (Thuk. 6,60,1). Die Charak-

terisierung der Herrschaft des Hippias fällt durchaus positiv aus. Ihm bescheinigt Thukydides mehr als 

anderen Tyrannen gerechtes und vernünftiges Handeln (ἀρητὴ καὶ ξύνεσις) sowie den Fortbestand gel-

tenden Rechts, lobende Worte, welche der Autor nie dem Volk als ganzem zuspricht. Im Übrigen be-

scheinigt Thukydides besonders Brasidas Tugend und Verstand (Thuk. 4,81,2), ferner Nikias (Thuk. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

78 

http://www.fera-journal.eu 

politische Geschehen in der Sicht der Theoretiker des 4. Jahrhunderts doch auch ver-

schieden von denen des Historikers, wie etwa ein Vergleich des knapp gehaltenen, ver-

fassungstechnischen und ergebnisorientierten Berichtes über den oligarchischen Um-

sturz 411 in der Athenaion Politeia des Aristoteles (c. 29) mit den ausführlichen Darle-

gungen der Vorgänge und Motivationen der Handelnden und dem in der Natur der Men-

schen liegenden fragilen Wertesystem bei Thukydides (8,63-72) verdeutlichen kann.226 

 

 

VII. Nachwort: Faszination der Macht – Zu einem zentralen Element persönlichen 

und politischen Handelns bei Thukydides und in der Gedankenwelt seiner Zeit. 

 

An dieser Stelle würde es sich anbieten, die Rezeptionslinien weiterzuführen bis in die 

Frühe Neuzeit und Gegenwart, um gleichsam Anschluss an die einleitenden Bemerkun-

gen von Gerhard Ritter herzustellen. Die gelegentlichen Hinweise auf Niccolò Machi-

avelli, Thomas Hobbes oder Friedrich Nietzsche, aber auch Max Weber, Jakob Burck-

hardt und anderen bis hin zu den politischen Analytikern der Gegenwart wie Morgent-

hau bieten hierzu reichen Stoff, bedürften aber eigener Studien, um ihnen gerecht zu 

werden. Dies trifft in gleicher Weise für den zeitlichen ‚Zwischenbereich‘ zu, in wel-

chem auch unter Absehung der thukydideischen Perspektive intensiv über das Phäno-

men »Macht« und den mit ihr mehr oder weniger eng verbundenen oder auch im Span-

nungsverhältnis stehenden Normen nachgedacht wurde. Insbesondere gilt dies für die 

hellenistische und für die römische Periode, während derer selbstverständlich Aus-

übung und Durchsetzung von Macht in ihren unterschiedlichen Formen – nicht zuletzt 

auch im sozialen und politischen Bereich – ebenso zu den alltäglichen Erscheinungen 

gehörten wie das Nachdenken über Wesen, Funktion und Berechtigung. Die theoreti-

schen Überlegungen zu »Macht« beruhen aber anders als bei Thukydides weniger auf 

empirischer Analyse der praktischen Politik als auf normative (philosophische) Ablei-

tungen etwa in Verfolgung akademischer oder stoischer Gedankengänge und Positio-

nen. Verwiesen sei nur auf Cicero in verschiedenen Schriften oder auf Seneca und seine 

Ausführungen in De clementia. 

Mehr als ein genereller Verweis auf diesen Forschungsbereich mit einer Viel-

zahl von spezifischen Abhandlungen kann hier nicht geliefert werden. Aufgezeigt wer-

den sollte in dieser Problemskizze vielmehr, in welchem Umfang und mit welcher 

Grundsätzlichkeit seit dem 6. und dann vor allem seit dem 5. Jahrhundert die Frage der 

Macht im persönlichen (privaten) und politischen Umfeld in den Mittelpunkt theoreti-

scher Reflexion geriet und zugleich in der Praxis als mehr oder weniger bewusstes Steu-

erungselement des Handelns auf verschiedenen Ebenen, insbesondere aber im (außen-

)politischen Bereich, maßgebende Bedeutung erlangte. Dies bedeutet selbstverständ-

lich nicht, dass das Phänomen »Macht« zuvor unbekannt gewesen wäre. »Macht« ist 

und war immer ein elementarer Bestandteil der menschlichen Gesellschaft in jeder 

Form ihrer Organisation. Entscheidend hinsichtlich der Weise der Ausübung und damit 

 
7,86,5) und Antiphon (Thuk. 8,68,1) Aretē. Nach der Ermordung des Hipparchos wurde die Herrschaft 

des Hippias aber offenbar rigider (Thuk. 6,59,2). Letztlich wurde die Tyrannis von Sparta im Verbund 

mit den verbannten Alkmeoniden gestürzt (Thuk. 6.59,4). Aber die gefeierten „Tyrannenmörder“ taten 

dies weniger aus Gründen der Staatsraison als aus persönlichen Beweggründen (Liebesaffären). Grund-

sätzlich kommt unabhängig von jeder politischen Verfassung der Polis einem klugen und besonnenen 

Umgang mit Macht zentrale Bedeutung zu. 
226 Zur „menschlichen Natur“ (τὸ ἀνθρώπινον) s. auch weiter oben S. 28 f.. – Näher zu Thukydides und 

seinen Ansichten zum Verhalten der Menschen gemäß ihren Anlagen stehen die Tragödien des Euripides, 

in denen die Verlagerung von Konflikten der Menschen vor den Göttern und dem Schicksal zu Konflik-

ten der handelnden Menschen vor und mit sich selber erfolgt, s. dazu S. 43 ff. 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

79 

http://www.fera-journal.eu 

auch der Akzeptanz sind nicht zuletzt Legitimität und Rechtfertigung. Beides wurde im 

klassischen Griechenland grundsätzlich hinsichtlich Geltung und Glaubwürdigkeit hin-

terfragt und erfolgte nicht zuletzt unter Berücksichtigung weiterer für das Zusammen-

leben der Menschen als grundlegend angesehener Normen und Regeln, mit denen 

Macht eng verbunden ist, nicht selten aber auch konkurriert oder sogar in Konflikt und 

scharfen Gegensatz steht. Der Infragestellung von Macht in Praxis und Theorie auf der 

einen Seite steht aber ihre Neubegründung auf der anderen Seite gegenüber. Hesiod ist 

für uns der erste Analytiker politischer Strukturen im frühen Griechenland, für den Dike 

– zusammen mit Eunomia und Eirene, Tochter der Themis und zugleich Mutter der 

Hesychia, des politischen Friedens – als Personifikation gesetzlicher Ordnung galt, um 

unkontrollierte Macht einzuschränken und zu steuern. Solon ist ihm auf seine Weise ca. 

100 Jahre später gefolgt. Die tief greifenden Entwicklungen in Griechenland im gesell-

schaftlichen, politischen wie kulturellem Bereich haben dann aber zu einer intensiven 

Auseinandersetzung mit der grundlegenden Problematik »Macht« geführt, wobei die 

theoretische Reflexion über das Wesen von »Macht« und ihre konkrete Funktion ange-

sichts häufig angewandter gewaltsamer Durchsetzung einseitigen Willens besonders im 

politischen Bereich Hand in Hand gingen. Es kann nicht überraschen, dass grundsätz-

liche soziale Strukturen der vorpolitischen Aera Griechenlands im Zuge eben des Pro-

zesses der Politisierung weiterwirkten, aber jetzt grundlegend reflektiert, neu begründet 

und interpretiert wurden. ‚Furcht‘, ‚Ehre‘ und ‚Gewinnstreben‘ – drei Faktoren, die 

Thukydides neben einer angeborenen Neigung zum Unrechttun als maßgebende Hand-

lungmotive von Einzelnen und Gemeinschaften wie der Bürgerschaft einer Polis er-

kannt hat – , bestimmten der Analyse des Geschichtsschreibers zufolge in starkem 

Maße auch das Leben der Griechen in archaischer Zeit, jedoch erst im Zuge eines all-

gemeinen Politisierungsprozesses und der Kulturentwicklung wurden die faktischen 

Zustände hinterfragt auf der Suche nach rationalen Begründungen und daraus abzulei-

tender Legitimation einschließlich möglicher Beschränkung.  

Die Medien, mittels deren Macht in ihrer grundlegenden Bedeutung jenseits ih-

rer Ausübung als bloß faktisches Geschehen und der entsprechenden Berichterstattung 

über Abläufe vor Augen geführt und problematisiert wurde, waren verschieden, aber 

nicht dem Zufall geschuldet. Sie reichen von theoretischen und philosophischen Ab-

handlungen über die Verarbeitung im Rahmen verschiedener Literaturgattungen mit 

und ohne Vergegenwärtigung auf der Bühne, über Streitgespräche bis hin zur Aufde-

ckung grundlegender Strukturelemente im Rahmen der Ereignisgeschichte. Thukydides 

ist als Geschichtsschreiber ein entschiedener Analytiker des Phänomens »Macht« und 

der mit dieser verbundenen und von ihr ausgehenden Faszination auf der Grundlage 

empirischer Forschung und der daraus zu ziehenden Folgerungen. Sein Gegenstand ist 

die praktische Politik, welche er als erster zum zentralen Gegenstand seiner Geschichts-

schreibung und Forschung gewählt und auf diese Weise die dem politischen Handeln 

zugrunde liegenden Prinzipien aufgezeigt hat, deren absolute Gültigkeit damit aber 

nicht zwingend gegeben ist.  

Dass die Machtfrage nach wie vor einen bestimmenden Bestandteil menschli-

chen Handelns insbesondere auch im zwischenstaatlichen Bereich ausmacht, zeigt die 

aktuelle Tagespolitik zur Genüge. 

  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

80 

http://www.fera-journal.eu 

Quellen / Kommentare: 

 

Aristoteles, Poetik, übers. u. erläutert von A. Schmitt. Aristoteles – Werke in 

 deutscher Übersetzung Bd. 5 (Berlin 2008). 
 
ATL = The Athenian Tribute Lists, ed. B. D. Merritt/ H. T. Wade-Gery/ M. F. 

 McGregor, 4 Bde. (Cambridge, Mass. 1939-1953). 
 
CThuc = S. Hornblower, A Commentary on Thucydides, 3 vol. (Oxford 1996-2008). 
 
Derveni Papyrus = Der Papyrus von Derveni. Griech.-deutsch, hg. von M. E. Kotwick. 

 Slg. Tusculum (Berlin/Boston 2017). 
 
Dionysius of Halicarnassus, Critical essays, transl. by St Usher, 2 Bde. (1974 = [Loeb 

 Class. Libr.] Cambridge/London 1985). 
 
Dionysius of Halicarnassus: On Thucydides. Engl. transl. based on the Greek text of 

 Usener-Rademacher. With commentary by W. K. Pritchett (Berkeley/Los 

 Angeles/London 1975 [= mehrf. repr.]). 
 
FGrHist = Die Fragmente der griechischen Historiker. 
 
HCT = A. W. Gomme/A. Andrewes/K. J. Dover, A Historical Commentary on 

 Thucydides, 5 Bde. (Oxford 1945-1981). 
 
IG I3 = Inscriptiones Graecae (IG) (Berlin 1873 ff.); hier IG I3 (Berlin 1981). 
 
Jacoby 1956 = F. Jacoby, Abhandlungen zur griechischen Geschichte, hg. von H . Bloch 

 (Leiden 1956).  
 
ML = R. Meiggs/D. Lewis, A Selection of Greek Historical Inscriptions to the End of 

 the Fifth Century B.C. (Oxford 1969 = 21975 = Ndr. 1988). 
 
Platonis opera ed. J. Burnet (Bd. III) (Oxford 1957); darin u.a. Gorgias (Hippias maior 

 und minor) (repr. 1976; aus 1922?).* 
 
Thucydidis Historiae = H. Stuart Jones/E. Powell, Thucydidis Historiae, 2 Bde. (Oxford 

 1942 [= mehrf. repr.]). 
 
Thukydides, Geschichte des Peloponnesischen Krieges, übers. und mit einer 

 Einführung und Erläuterungen versehen von G. P. Landmann (Zürich 21976 = dtv 

 1991 und mehrf. repr.). – Hier in der Regel den deutschen Übersetzungen 

 zugrunde gelegt. 
 
Tod = N. N. Tod, Greek Historical Inscriptions, I2 1946; II 1948 (Oxford 1948). 
 
VS = H. A. Diels–W. Kranz (= DK) (Hg.), Die Fragmente der Vorsokratiker (Berlin 

 61951/1952 [= mehrf. repr.]). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

81 

http://www.fera-journal.eu 

Literatur: 

 

ALLISON 1989 = Gr. T. Allison, Windows of Opportunity: From Cold War to Peaceful 

 Competition (New York 1989). 
 
ALLISON 2017 = Gr. T. Allison, Destined for War: Can America and China Escape 

 Thucydides's Trap? (New York 2017). 
 
ANDREWES 1962 = A. Andrewes, The Mytilene Debate: Thucydides 3,36-49. Phoenix 

 1962, 64-85.  
 
ARENDT 1970 = H. Arendt, Macht und Gewalt (München 1970). 
 
V. ARNIM 1916 = H. v. Arnim, Gerechtigkeit und Nutzen in der griechischen Aufklä

 rungsphilosophie. Rede bei der Feier des Rektoratswechsels der Univ. Frankfurt 

 a. M. am 25. Oktober 1916. Frankfurter Univ.-Reden 1916 (Frankfurt a. M. 

 1916). 
 
AVERY 1982 = H. C. Avery, One Antiphon or two? Hermes 110, 145-158. 
 
BARNEY 2017 = R. Barney, Callicles and Thrasymachos. Stanford Encycl. of 

 Philosophy (ed.  2017 =   

 <https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/callicles-thrasymachus/>.). 
 
BATTHYÁNY 2021 = Ph. Batthyány, Thrasymachos: ‚Der Glücklichste ist der Tyrann‘. 

 Sokrates und der Sophist über Gerechtigkeit in Platons Politeia (Berlin 2021). 
 
BETEGH 2004 = G. Betegh, The Derveni Papyrus. Cosmology, Theology and 

 Interpretation (Cambridge 2004).  
 
BLECKMANN 1998 = B. Bleckmann, Athens Weg in die Niederlage. Die letzten Jahre 

 des Peloponnesischen Kriegs (Stuttgart/Leipzig 1998). 
 
BLECKMANN 2006 = B. Bleckmann, Fiktion als Geschichte. Neue Studien zum Autor 

 der Hellenika Oxyrhynchia und zur Historiographie des vierten vorchristlichen 

 Jahrhunderts. Abhdlg. Akad. der Wiss. Göttingen, Phil.-Hist. Kl., N. F. 3, 277 

 (Göttingen 2006). 
 
BLECKMANN 

32022 = B. Bleckmann, Der Peloponnesische Krieg (München 3 2022 

 [Erstaufl. 2007). 
 
BLEICKEN 1995 = J. Bleicken, Die athenische Demokratie (Paderborn 41995). 
 
BONAZZI 2020 = M. Bonazzi, The Sophists (Cambridge 2020 [= upd. ital. 22013]). 
 
BOURRIOT 1982 = F. Bourriot, La faille et le milieu social de Cléon. Historia 31, 1982, 

 404-435. 
 
BOWERSOCK 1965 = G. Bowersock, The Personality of Thucydides. Antioch Review 

 25, 1965, 135-146. 
 
BRANDT 1989 = H. Brandt, Ges anadasmos und die ältere Tyrannis. Chiron 19, 1989, 

 207-220. 
 
BRENNE 2001 = St. Brenne, Ostrakismos und Prominenz in Athen. Tyche Suppl. 3 

 (Wien 2001). 
 
BRENNE (HG.) 2018 = St. Brenne, Die Ostraka vom Kerameikos. Kerameikos 20, 

 2 Bde., (Wiesbaden 2018). 
 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/callicles-thrasymachus/


Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

82 

http://www.fera-journal.eu 

BUSOLT 1904 = G. Busolt, Griechische Geschichte, Bd. III/2 (Gotha 1904). 
 
CANFORA 1971 = L. Canfora, Per una storia del dialogo dei Melii e degli Ateniesi. 

 Belfagor 26, 1971, 409-426. 
 
CANFORA 2006 = L. Canfora, Thucydides in Rome and Late Antiquity, in: A. Rengakos/ 

 A. Tsakmakis (Hgg.), Brill’s Companion to Thucydides (Leiden/Boston 2006) 

 721-53. 
 
CAPELLE 1968 = W. Capelle, Die Vorsokratiker – Die Fragmente und Quellenberichte 

 übers. und eingel. von W. Capelle. Kröner 119 (Stuttgart 1968). 
 
CHAMBERS ET ALII 1990 = M. H. Chambers/ R. Gallucci/ P. Spanos, Athens’ Alliance 

 with Egesta in the Year of Antiphon, ZPE 83, 1990, 38-65. 
 
CLASSEN 1976 = C. J. Classen, Einleitung, in: C. J. Classen (Hg.), Sophistik (Darmstadt 

 1976) 1-18. 
 
CONNOR 1971 = W. R. Connor, The New Politicians of Fifth-Century Athens (Princeton 

 1971). 
 
CONNOR 1977 = W. R. Connor, Modernist Thucydides? The Classical Journal 72, 1977, 

 289-298. 
 
CONNOR 1984 = W. R. Connor, Thucydides (Oxford 1984). 
 
CROISET 1917 = A. Croiset, Les nouveaux fragments d’Antiphon. REG 30, 1917, 1-19. 
 
DECLEVA CAIZZI 1986 = F. Decleva Caizzi, Il nuovo papiro di Antifonte Poxy LII, 

 3642, in: F. Adorno (Hg.), Protagora, Antifonte, Posidonio, Aristotele – saggi su 

 frammenti inediti e nuove testimonianze da papyri (Florenz 1986) 61-69. 
 
DECLEVA CAIZZI/BASTIANINI 1989 = F. Decleva Caizzi/G. Bastianiani, Antipho, in: 

 Corpus dei  papyri filosofici greci et latini (STCPF) I.1 (Florenz 1989) 176-236. 
 
DEININGER 1939 = G. Deiniger, Der Melier-Dialog (Thuk. V 85-113). Diss. Erlangen 

 1939. 
 
DIELS 1917 = H. Diels, Ein antikes System des Naturrechts. Intern. Monatsschr. f. Wiss. 

 Kunst. u. Technik 11, 1917, 81-102. 
 
DIESNER 1980 = H.-J. Diesner, Thukydides und Thomas Hobbes. Historia 29, 1980, 

 1-16. 
 
DOYLE 1986 = W. Doyle, Empires (Ithaca, N. Y. 1986). 
 
EBENER 1956 = D. Ebener, Kleon und Diodotos (Halle 1956). 
 
EBERHARDT 1959 = W. Eberhardt, Der Melierdialog und die Inschriften ATL A 9 (IG 

 II2 63 +) und IG I2 97 +. Historia 8, 1959, 284-314. 
 
ELLIS 1989 = W. Ellis, Alcibiades (London u.a. 1989). 
 
ERXLEBEN 1971 = E. Erxleben, Das Münzgesetz des Delisch-Attischen Seebundes. III. 

 Die Datierung. Archiv f. Papyrusforsch. 21, 1971, 145-162. 
 
FELDHERR/HARDY (HGG.) 2012 = A. Feldherr/Gr. Hardy (Hgg.), The Oxford History 

 of Historical Writing, vol. 1: Beginnings to AD 600 (Oxford 2012), 

FIGUEIRA 1998 = T. J. Figueira, The Power of Money. Coinage and Politics in the 

 Athenian Empire (Philadelphia 1998). 
 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

83 

http://www.fera-journal.eu 

FINLEY 1968 = M. I. Finley, Thucydides as Moralist: Discoveries and Controversies, 

 in: Ders., Aspects of Antiquity  (London 1968 = Ndr. 1977) 43-57. 
 
FLASHAR 1969 = H. Flashar, Der Epitaphios des Perikles: seine Funktion im 

 Geschichtswerk des Thukydides. Sbb. Heidelberger Akad. d. Wiss., phil.-hist. Kl. 

 Heidelberg 1969). 
 
FLASHAR 1984 = H. Flashar, Die Poetik des Aristoteles und die griechische Tragödie. 

 Poetica 6, 1984, 1-23. 
 
FLASHAR (HG.) 1998 = H. Flashar (Hg.), Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die 

 Philosophie der Antike II/1 (Basel 1998). 
 
FORDE 1992 = St. Forde, Varieties of Realism: Thucydides and Machiavelli. The 

 Journal of Politics 54, 1992, 372-393.  
 
FOX 1993 = M. A. Fox, History and Rhetoric in Dionysius of Halicarnassus. Journ. 

 Rom. Stud. 83, 1993, 31-47. 
 
GÄRTNER 2004 = Th. Gärtner, Die Mytilene-Debatte im thukydideischen   

 Geschichtswerk. Gymnasiumm 111, 2004, 225-245. 
 
GAGARIN 2002 = M. Gagarin, Antiphon the Athenian – Oratory, law, and justice in the 

 age of the sophists (Austin 2002). 
 
GAGARIN 2007 = M. Gagarin, Nomos and physis in Antiphon, in: Pieris (Hg.) 2007 (s. 

 dort) 335-380. 
 
GAISER 1975 = K. Gaiser, Das Staatsmodell des Thukydides. Zur Rede des Perikles für 

 die Gefallenen. Heidelberger Texte, Didaktische Reihe 8 (Heidelberg 1975). 
 
GESKE 2005 = N. Geske, Nikias und das Volk von Athen im Archidamischen Krieg. 

 Historia Einzelschr. 186 (Stuttgart 2005). 
 
GIGANTE 1993 = M. Gigante, Nomos Basileus (Neapel 21993). 
 
GOMME 1938 = A. W. Gomme, Aristophanes and Politics. The Classical Review 52, 

 1938, 97-109. 
 
GRIBBLE 1999 = D. Gribble, Alcibiades and Athens: a study in literary 

 presentation (Oxford 1999). 
 
GRUBE 1950 = G. M. A. Grube, Dionysius of Halicarnassus on Thucydides. Phoenix 4, 

 1950, 95-110. 
 
GÜNTHER 2010 = L.-M. Günther, Perikles (Tübingen 2010). 
 
GUTHRIE 1971 = W. K. C. Guthrie, The Sophists (Oxford 1971). 
 
HAGMAIER 2008 = M. Hagmaier, Rhetorik und Geschichte. Eine Studie zu den 

 Kriegsreden im ersten Buch des Thukydides. Unters. zur antiken Lit. u. Gesch. 

 94 (Berlin 2008). 
 
HATZOPOULOS 2013/2014 = M. B. Hatzopoulos, The Athenian Standards Decree: The 

 Aphytis Fragments. Τεκμήρια 12, 2013/2014, 235-269. 
 
HEFTNER 2011 = H. Heftner, Alkibiades. Staatsmann und Feldherr (Darmstadt 2011). 
 
HEINIMANN 1965 = F. Heinimann, Nomos und Physis (Darmstadt 1965). 
 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

84 

http://www.fera-journal.eu 

HERTER 1968 = H. Herter, Pylos und Melos. Ein Beitrag zur Thukydides-Interpretation, 

 in: Thukydides 1968 (s. dort) 369-399 (aus RhMus NF 97, 1954, 316-343). 
 
HILDEBRANDT 2007 = Fr. Hildebrandt, Zur Spätdatierung und den wirtschafts-

 politischen Aspekten des attischen Münzdekretes IG I³ 1453. Thetis 13/14, 2007, 

 91-100. 
 
HORNBLOWER 1987 = S. Hornblower, Thucydides (Baltimore 1987). 
 
HOSE 2008 = M. Hose, Euripides. Der Dichter der Leidenschaften (München 2008). 
 
HOSE 2023 = M. Hose, Aristoteles ›Poetik‹. Einleitung, Text, Übersetzung und 

 Kommentar. Mit einem Anhang: Texte zur aristotelischen Literaturtheorie 

 (Berlin 2023). 
 
HUNTER 1973 = V. J. Hunter, Thucydides, the Artful Reporter (Toronto 1973). 
 
HUNTER 1982 = 2017 = V. J. Hunter, Past and Process in Herodotus and Thucydides 

 (Princeton  1982; mehrf. Ndr. [u. a. 2017]). 
 
IMBUSCH (HG.) 2013 = P. Imbusch (Hg.), Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaft-

 liche Theorien und Konzeptionen (Wiesbaden 22013). 
 
JANKO 2001 = R. Janko, The Derveni Papyrus ("Diagoras of Melos, Apopyrgizontes 

 Logoi?"): A New Translation. Class. Philol. 96, 2001, 1-32. 
 
DE JONGE 2017 = C. C. de Jonge, in: Dionysius of Halicarnassus on Thucydides. The 

 Oxford Handbook of Thucydides, ed. S. Forsdyke/E. Forster/R.Balot (Oxford 

 2015). (Online publ. date: Mar 2017 – DOI: 10.1093/ox

 fordhb/9780199340385.013.17). 
 
KAGAN 1969-1991 = D. Kagan, New History of the Peloponnesian War, 4 Bde. 

 (Ithaca/London 1969-1991). 
 
KAGAN 1987 = D. Kagan, The Fall of the Athenian Empire (Ithaca/London 1987). 
 
KAGAN 2003 = D. Kagan, The Peloponnesian War (New York 2003). 
 
KAGAN 2009 = D. Kagan, Thucydides. The Reinvention of History (New York 2009). 
 
KALLET(-MARX) 1993 = L. Kallet(-Marx), Money, Expense, and Naval Power in 

 Thucydides' History 1-5.24 (Berkeley/Los Angeles/Oxford 1993). 
 
KALLET 2001 = L. Kallet, Money and the Corrosion of Power in Thucydides: The 

 Sicilian Expedition and its Aftermath (Berkeley/Los Angeles/Oxford 2001 = Ndr. 

 2023). 
 
KERFERD 1981 = G. B. Kerferd, The Sophistic Movement (Cambridge 1981). 
 
KERFERD/FLASHAR 1998/1 = G. B. Kerferd/H. Flashar, Protagoras aus Abdera, in: 

 H. Flashar (Hg.)  1998 (s. dort) 28-43. 
 
KERFERD/FLASHAR 1998/2 = G. B. Kerferd/H. Flashar, Antiphon aus Athen, in:  

 H. Flashar (Hg.) 1998 (s. dort) 69-80. 
 
KIECHLE 1963 = F. Kiechle, Ursprung und Wirkung der machtpolitischen Theorien im 

 Geschichtswerk des Thukydides. Gymnasium 70, 1963, 289-312.  
 
KIERDORF 1962 = W. Kierdorf, Zum Melier-Dialog des Thukydides. RhMus NF 105, 

 1962, 253-256. 
 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

85 

http://www.fera-journal.eu 

KOHL 1977 = W. Kohl, Die Redetrias vor der sizilischen Expedition (Thukydides 6,9-

 23).Beitr. z. Klass. Philol. 91 (Meisenheim 1977). 
 
KOSELLECK 1977 = R. Koselleck, Standortbindung und Zeitlichkeit. Ein Beitrag zur 

 historio-graphischen Erschließung der geschichtlichen Welt, in: Ders. (Hg.), 

 Objektivität und Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft. Beiträge zur 

 Historik. 1 (München 1977) 17-46. 
 
LAZAR 2024 = L. Lazar, Athenian Power in the Fifth Century BC. Oxford Class. 

 Monograhs (Oxford 2024). 
 
LEGON 1968 = R. P. Legon, Megara and Mytilene. Phoenix 22, 1968, 200-225. 
 
LEHMANN 2008 = G. A. Lehmann, Perikles – Staatsmann und Stratege im Klassischen 

 Athen (München 2008). 
 
LEPPIN 1999 = H. Leppin, Thukydides und die Verfassung der Polis. Ein Beitrag zur 

 politischen  Ideengeschichte des fünften Jahrhunderts vor Christus. Klio Beih. 

 N.F. 1 (Berlin 1999). 
 
LEVYSTONE 2014 = D. Levystone, Antiphone. Indifférence de la nature, misère des lois 

 humaines. Phoenix 68, 2014, 258-290. 
 
LORAUX 2006 (AUS 1993) = N. Loraux, The Invention of Athens. The Funeral Oration 

 in the Classical City (engl. 21993= New York 2006). 
 
MACLEOD 1974 = C. W. Macleod, Form and Meaning in the Melian Dialogue. Historia 

 23, 1974, 385-400. 
 
MADER 1993 = G. Mader, Strong points, weak argument: Athenagoras on the Sicilian 

 expedition (Thucydides 6, 36-38). Hermes 121, 1993, 443-440. 
 
MALTESE 2021 = S. Maltese, Il decreto ateniese sulle misure, i pesi e le monete. Un 

 testo di politica finanziaria. Aevum 95, 2021, 3-37. 
 
MANN 1998-2001 = M. Mann, Geschichte der Macht (Frankfurt 1998-2001). 
 
MANN 2007 = Chr. Mann, Die Demagogen und das Volk (Berlin 2007). 
 
MATTINGLY 1961 = H. B. Mattingly, The Athenian Coinage Decree. Historia 10, 1961, 

 148-188. 
 
MATTINGLY 1966 = H. B. Mattingly, Periclean Imperialism, in: Ancient Society and 

 Institutions. Studies pres. to V. Ehrenberg (Oxford 1966) 193-223. 
 
MATTINGLY 1974 = H. B. Mattingly, The Language of Athenian Imperialism. 

 Epigraphica 36, 1974, 33-51. 
 
MCKIRAHAN 2024 = R. McKirahan, The Sophists. Ancient Philosophies (London 

 2024). 
 
MEHL 2001 = A. Mehl, Römische Geschichtsschreibung: Grundlagen und  

 Entwicklungen. Eine Einführung (Stuttgart 2001). 
 
MEHMEL 1948 = Fr. Mehmel, Machiavelli und die Antike. Antike und Abendland 3, 

 1948, 152-186.  
 
MEIER 1980 = Chr. Meier, Die Entstehung des Politischen bei den Griechen (Frankfurt 

 a.M. 1980 [= mehrf. Nachdr.]). 
 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

86 

http://www.fera-journal.eu 

MEIER 1993 = Chr. Meier, Athen – Ein Neubeginn der Weltgeschichte (Berlin 1993). 
 
MEIER 22022 = Chr. Meier, Die politische Kunst der griechischen Tragödie (München 

 22022 [erweiterte Erstaufl. 1988]). 
 
MEIER 2005 = M. Meier, “Die größte Erschütterung für die Griechen“ – Krieg und 

 Naturkatastrophen im Geschichtswerk des Thukydides. Klio 87, 2005, 329-345. 
 
MEIGGS 1972 = R. Meiggs, The Athenian Empire (Oxford 1972 = mehrf. Ndr.). 
 
MEISTER 1990 = Kl. Meister, Die griechische Geschichtsschreibung (Stuttgart 1990). 
 
MEISTER 2010 = Kl. Meister, Aller Dinge Maß ist der Mensch. Die Lehren der 

 Sophisten (Mün chen 2010). 
 
MEISTER 2011 = Kl. Meister, Das Recht des Stärkeren bei Thukydides, in: E. Baltrusch/ 

 Ch. Wendt (Hg.), Ein Besitz für immer? Geschichte, Polis und Völkerrecht bei 

 Thukydides (Baden-Baden 2011)249-267. 
 
MERITT/WEST 1934 = B. D. Meritt/A. B. West, The Athenian Assessment of 425 B. C. 

 Univ. of Michigan Stud., Humanistic ser. 33 (Ann Arbor 1934). 
 
NERCZUK 2010 = Zb. Nerczuk, Der Mensch als Maß aller Dinge (Man as a measure of 

 all things), in: L. Jansen/Chr. Jedan, Philosophische Anthropologie in der Antike 

 (Heusenstamm 2010) 69-98.  
 
NESTLE 1948 = W. Nestle, Vom Mythos zum Logos – Die Selbstentfaltung des 

 griechischen Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates (Stuttgart 

 21941 = mehrf. Ndr.). 
 
NESTLE 1956 = W. Nestle, Die Vorsokratiker – Deutsch mit Einleitungen von W. Nestle 

 (Wiesbaden 1956). 
 
NICOLAI 1996 = W. Nicolai, Thukydides und die perikleische Machtpolitik. Hermes 

 124, 1996, 264-281. 
 
NILL 1985 = M. Nill, Morality and Self-Interest in Protagoras, Antiphon, and Demetrius 

 (Leiden 1985). 
 
NOLL (HG.) 2022 = A. J. Noll (Hg.), Thomas Hobbes, Über das Leben und das 

 Geschichtswerk von Thukydides, übers., eingel. und hg. von A. J. Noll (Wien 

 2022). 
 
OBER 1989 = J. Ober, Mass and Elite in Democratic Athens. Rhetoric, Ideology, and 

 the Power of the People (Princeton 1989). 
 
OBER 2008 = J. Ober, Democracy and Knowledge: Innovation and Learning in 

 Classical Athens (Princeton 2008). 
 
OBER 2015 = J. Ober, The Rise and Fall of Classical Greece. The Princeton History of 

 Ancient World (Princeton 2015).  
 
PALMER 1982 = M. Palmer, Alcibiades and the Question of Tyranny. Canadian Journal 

 of Political Science 15, 1982, 103-124. 
 
PARRY 1972 = A. Parry, Thucydides‘ Historical Perspective. Yale Classical Studies 

 1972, 47-62 (= Ndr. in: Ders., Studies in Fifth Century Thought and Literature 

 (Cambridge 2011). 
 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

87 

http://www.fera-journal.eu 

PATZER 1937 = H. Patzer, Das Problem der Geschichtsschreibung des Thukydides und 

 die Thukydideische Frage (Berlin 1937). 
 
PATZER 1941 = H. Patzer, Sallust und Thukydides. Neue Jahrb. 4, 1941, 124-136. 
 
PATZER 1993 = H. Patzer, Physis. Grundlegung zu einer Geschichte des Wortes. Sbb. 

 Wiss. Ges. J. W. Goethe-Univ. Frankf. a. M. (Stuttgart 1993). 
 
PENDRICK 2002 = G. J. Pendrick, Antiphon the Sophist (Cambridge 2002). 
 
PENDRICK 2007 = G. J. Pendrick, The Sophistic nomos-physis antithesis and natural 

 law, in: Pieris (Hg.) 2007 (s. dort) 261-268. 
 
PIEPENBRINK 2019 = K. Piepenbrink, ‚Sophistische‘ versus ‚demokratieaffine‘ 

 rhetorische Strategien? Überlegungen am Beispiel Antiphons von Rhamnus aus 

 althistorischer Perspektive. Allg. Zeitschr. F. Philosophie 44/2, 2019, 109-132.  
 
PIERIS (HG.) 2007 = A. L. Pieris (Hg.), Physis and nomos: Power, justice and the ideal 

 of life in High Classicism (Patras 2007). 
 
POPE 1988 = M. Pope, Thucydides and Democracy. Historia 37, 1988, 276-296. 
 
PSOMA 2024 = S. E. Psoma, Deconstruction a Prussian Myth: Athenian Standards 

 Decree (IG  I3 1453 a-g). Τεκμήρια (Tekmeria) 18, 2024, 231-282. 
 
RAAFLAUB 1988 = K. Raaflaub, Thukydides, in: I. Fetscher/K. Münkler (Hgg.), Pipers 

 Handbuch der politischen Ideen, Bd. I (München 1988). 
 
RAUBITSCHEK 1963 = A. E. Raubitschek, War Melos tributpflichtig? Historia 12, 1963, 

 78-83. 
 
REESOR 1987 = M. E. Reesor, The Truth of Antiphon the Sophist. Apeiron 20, 1987, 

 203-218. 
 
REGENBOGEN 1968 = O. Regenbogen, Thukydides als politischer Denker, in: 

 Thukydides 1968 (s. dort) 23-58 (= Ndr. aus: Gymnasium 44, 1933, 2-25). 
 
REIMER 1962 = R. Reimer, Macht und Recht bei Thukydides (Tübingen 1962). 
 
REINHARDT 1948 = K. Reinhardt, Thukydides und Machiavelli, in: Von Werken und 

 Formen: Vorträge und Aufsätze (Godesberg 1948) 237-284 (= in Ders., 

 Vermächtnis der Antike. Gesammelte Essays zur Philosophie und   

 Geschichtsschreibung [Göttingen 1966] 237-284). 
 
REINHARDT 2014 = V. Reinhardt, Machiavelli oder Die Kunst der Macht. Eine 

 Biographie (München 2014 = 22022). 
 
RENGAKOS 1984 = A. Rengakos, Form und Wandel des Machtdenkens der Athener bei 

 Thukydides. Hermes Einzelschr. 48 (Stuttgart 1984). 
 
RHODES 2008 = P. J. Rhodes, After the Three-bar Sigma Controversy: The History of 

 Athenian Imperialism Reassessed. Classical Quarterly 38, 2008, 500-506. 
 
RHODES 22010 = P. J. Rhodes, A History of the Classical Greek World, 478-323 

 (Oxford 22010). 
 
RHODES 2011 = P. J. Rhodes, Alcibiades – Athenian Playboy, General and Traitor 

 (Barnsley 2011). 
 

https://philpapers.org/go.pl?id=PIESVD&proxyId=&u=https%3A%2F%2Fwww.frommann-holzboog.de%2Fperiodika%2F91%2F91044%2F910440220%3Flang%3Den-gb
https://philpapers.org/go.pl?id=PIESVD&proxyId=&u=https%3A%2F%2Fwww.frommann-holzboog.de%2Fperiodika%2F91%2F91044%2F910440220%3Flang%3Den-gb
https://philpapers.org/go.pl?id=PIESVD&proxyId=&u=https%3A%2F%2Fwww.frommann-holzboog.de%2Fperiodika%2F91%2F91044%2F910440220%3Flang%3Den-gb


Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

88 

http://www.fera-journal.eu 

RIESBECK 2011 = D. J. Riesbeck, Nature, Normativity and Nomos in Antiphon, Fr. 44. 

 Phoenix 65, 2011, 268-287. 
 
RITTER 1948 = G. Ritter, Die Dämonie der Macht (München 61948 = Ndr. 2019). 
 
RITTER 1968 = G. Ritter, Dämonie der Macht und Weisheit der Antike – eine Erwi-

 derung (Ndr. aus 1955), in: Thukydides 1968 (s. dort) 309-316. 
 
ROMEYER DHERBEY 1985 = G. Romeyer Dherbey, Les Sophistes (Paris 1985 [= mehrf. 

 Ndr. u. a. 2017]). 
 
DE ROMILLY 

21951 = J. de Romilly, Thucydide et l’impérialisme athénien (Paris 21951 

 [aus 1947] = engl. Oxford 1963). 
 
DE ROMILLY 1956 = J. de Romilly, Histoire et raison chez Thucydide (Paris 1956).  
 
DE ROMILY 1992 = J. de Romilly, The Greek Sophists in Periclean Athens (Oxford 1992 

 = frz. Paris 1988). 
 
SAAR 1953 = H.-G. Saar, Die Reden des Kleon und des Diodotos und ihre Stellung im 

 Gesamtwerk des Thukydides (Hamburg 1953). 
 
SAMONS II 2000 = L. J. Samons II, Empire of the Owl: Athenian Imperial Finance. 

 Historia Einzelschr. 142 (Stuttgart 2000). 
 
SANSONE 2023 = D. Sansone, Platon: Republik. Buch I. Griech. u. Lat. Klassiker. (New 

 York  2023).  
 
SAUNDERS 1977/78 = T. J. Saunders, Antiphon the Sophist on Natural Law. 

 Proceedings of the Aristotelian Society 78, 1977/78, 215-236. 
 
SCHMITZ 2010 = W. Schmitz, The Mytilene Debate in Thucydides, in: D. Pausch (Hg.), 

 Stimmen der Geschichte (Berlin/New York 2010) 45-66. 
 
SCHNEIDER 1972 = Chr. Schneider, Rez. Woodhead 1970 (s. dort). Gnomon44, 1972, 

 235-240. 
 
SCHNEIDER 1974 = Chr. Schneider, Information und Absicht bei Thukydides. 

 Untersuchung zur Motivation des Handelns. Hypomnemata 41 (Göttingen 

 1974).  
 
SCHOLTEN 2003 = H. Scholten, Die Sophistik. Eine Bedrohung für die Religion 

 und Politik der Polis? (Berlin 2003).  
 
SCHOLZ/BECKER (HGG.) 2004 = P. Scholz/A. Becker (Hgg.), Dissoi Logoi. 

 Zweierlei Ansichten. Ein sophistischer Traktat. Wissenskultur und gesellschaft-

 licher Wandel 9 (Berlin 2004). 
 
SCHUBERT 1992 = Ch. Schubert, Die Macht des Volkes und die Ohnmacht des Denkens: 

 Studien zum Verhältnis von Mentalität und Wissenschaft im 5. Jahrhundert 

 v. Chr. (Stuttgart 1992). 
 
SCHUBERT 2021 = Ch. Schubert, Isonomia. Entstehung und Geschichte (Berlin/New 

 York 2021). 
 
SCHÜTZA 2004 = O. Schütza, Nietzsche und Thukydides – Thukydides' Herleitung des 

 „Allgemein-Menschlichen" aus dem Besonderen seiner Geschichtsschreibung 

 und deren Rezeption durch Nietzsche, in:  Reschke, R./ Gerhardt, V., Antike und 

 Romantik bei Nietzsche. Jahrb. Nietzsche-Ges. 11, 2004, 223-230.  
 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

89 

http://www.fera-journal.eu 

SCHULLER 1974 = W. Schuller, Die Herrschaft der Athener im Ersten Attischen 

 Seebund (Berlin/New York 1974). 
 
SCHULZ 2003 = R. Schulz, Athen und Sparta. Geschichte kompakt - Antike (Darmstadt 

 2003). 
 
SCHWARTZ 1919 = E. Schwartz, Das Geschichtswerk des Thukydides (Bonn 1919). 
 
SEAMAN 1997 = M. G. Seaman, The Athenian Expedition to Melos in 416 B.C. Historia 

 46, 1997, 385-418. 
 
SIEWERT (HG.) 2002 = P. Siewert (Hg.), Ostrakismos-Testimonien I. Historia 

 Einzelschr. 155 (Stuttgart 2002). 
 
SÖFFING 1981 = W. Söffing, Deskriptive und normative Bestimmungen in der Poetik 

 des Aristoteles. Beih. zur Poetica 15 (Amsterdam 1981). 
 
DE SOUZA 2002 = Ph. de Souza, The Peloponnesian War 431.404 B. C. (Oxford 2002). 
 
STADTER 1989 = Ph. A. Stadter, A Commentary on Plutarch’s Perikles (London 1989). 
 
STAHL 1966 = H.-P. Stahl, Thukydides: Die Stellung des Menschen im geschichtlichen 

 Prozess. Zetemata 40 (München 1966).  
 
STAHL 1973 = H.-P. Stahl, Speeches and Course of Event in Book Six and Seven of 

 Thucydides, in: P. A. Stadter (ed.), The Speeches in Thucydides (Chapel Hill 

 1973) 60-77.  
 
DE STE. CROIX 1972 = G.E.M. de Ste. Croix, The Origins of the Peloponnesian War 

 (London 1972). 
 
STOCKHAMMER 2006 = N. Stockhammer, Die Dialektik politischer Macht. Der Melier-

 dialog im Lichte aktueller Machttheorien. Int. Zeitschr. f. Philosophie 15, 2006, 

 23-43.  
 
STOCKHAMMER 2009 = N. Stockhammer, Das Prinzip Macht. Die Rationalität 

 politischer Macht bei Thukydides, Machiavelli und Michel Foucault (Baden-

 Baden 2009). 
 
STRASBURGER 1954 = H. Strasburger 1954 = H. Strasburger, Der Einzelne und die 

 Gemeinschaft im Denken der Griechen. HZ 177, 1954, 227-248. 
 
STRASBURGER 1968/1 = H. Strasburger, Die Entdeckung der politischen Geschichte 

 durch Thukydides, in: Thukydides 1968 (s. dort) 412-476 (= [überarbeiteter] Ndr. 

 aus Saeculum 5,1954, 395-428). 
 
STRASBURGER 1968/2 = H. Strasburger, Thukydides und die politische Selbstdar-

 stellung der Athener, in: Thukydides 1968 (s. dort) 498-530 (= Ndr. aus Hermes 

 86, 1958, 17-40 [mit  Ergänzungen] 1966). 
 
STRAUSS 1964 = L. Strauss, The City and Man (Chicago 1964). 
 
TEN HOLDER 1956 = C. Ten Holder, Das Meliergespräch (Düsseldorf 1956). 
 
TELÒ 2023 = M. Telò, Resistant form: Aristophanes and the comedy of crisis (Santa 

 Barbara 2023). 
 
THUKYDIDES 1968 = Thukydides, hg. von H. Herter. WdF 98 (Darmstadt 1968). 
 



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

90 

http://www.fera-journal.eu 

TREU 1953/4 = M. Treu, Athen und Melos: Der Melierdialog des Thukydides. Historia 

 2, 1953/54, 253-273. – Nachtrag: Zum Aufsatz „Athen und Melos und der 

 Melierdialog des  Thukydides". Ibid. 3, 1954, 58 f.  
 
TREU 1968 = M. Treu, Staatsrechtliches bei Thukydides. Historia 17, 1968, 129-165. 
 
TRIEBEL-SCHUBERT 1984 = Ch. Triebel-Schubert, Zur Datierung der Kallias-Dekrete. 

 Quaderni Catanesi di Studi Classici e Medievali VI, 12,1984, 355-375. 
 
VARVAROUSSIS 2004 = P. Varvaroussis, Thukydides im Spiegel der neuen Literatur. 

 Zeitschr. f. Politik 51, 2004, 295-316.  
 
VICKERS 1999 = M. Vickers, Alcibiades und Melos. Thucydides 5,84-116. Historia 48, 

 1999, 265-281.  
 
VOGT 1968 = J. Vogt, Dämonie der Macht und Weisheit der Antike (Ndr. aus 1955), 

 in: Thukydides 1968 (s. dort) 282-308. 
 
VOß 2024 = C. Voß, Ironie und Urteil. Ironische Historiographie und die Entdeckung 

 des Politischen bei Thukydides (Göttingen 2024). 
 
WALLACE 1964 = W. P. Wallace, Thucydides. Phoenix 18, 1964, 251-264. 
 
WASSERMANN 1949 = F. M. Wassermann, The Melian Dialogue. TAPA 78, 1949, 18-

 36. 
 
WASSERMANN 1968 = F. M. Wassermann, Die mytilenische Debatte bei Thukydides: 

 Bild der nach-perikleischen Demokratie, in: Thukydides 1968 (s. dort) 477-497 

 (dt. übers. aus TAPA 87, 1956, 27-41). 
 
WEAIRE 2005 = G. Weaire, Dionysius of Halicarnassus’ Professional Situation and 

 the De Thucydide. Phoenix 59, 2005, 246-66. 
 
WEBER, WUG = M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (1921 f. u. mehrf. Ndr.). 
 
WELWEI 1996 = W. Welwei, Zur „Herrschaftsterminologie“ in der Quadrupelallianz 

 von 420 v. Chr. ZPE 111, 1996, 88-92. 
 
WELWEI 1999 = K. W. Welwei, Das klassische Athen. Demokratie und Machtpolitik 

 im 5. und 4. Jahrhundert (Darmstadt 1999). 
 
WIATER 2011 = N. Wiater, N. 2011. The Ideology of Classicism: Language, History, 

 and Identity in Dionysius of Halicarnassus (Berlin/New York 2011). 
 
WIENAND 2023 = J. Wienand, , Der politische Tod. Gefallenenbestattung und 

 Epitaphios Logos im demokratischen Athen. Historia Einzelschr.272 (Stuttgart 

 2023). 
 
WIESNER 1994/95 = J. Wiesner, Antiphon – ein oder zwei Redner? WS 107/108, 

 1994/95, 225-243. 
 
WILBURN 2024 = J. Wilburn, Gorgias of Leontini and Plato’s Gorgias, in: J. Clerk Shaw 

 (ed.),  Plato's Gorgias: a critical guide. Cambridge critical guides (Cambridge 

 2024) 7-26. 
 
WILL 2003 = W. Will, Thukydides und Perikles. Der Historiker und sein Held. 

 Antiquitas 51 (Bonn 2003). 
 
WILL 2006 = W. Will, Der Untergang von Melos – Machtpolitik im Urteil des Thukydi

 des und einiger Zeitgenossen (Bonn 2006).  



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025) 

91 

http://www.fera-journal.eu 

 
WILL 22020 = W. Will, Athen oder Sparta. Eine Geschichte des Peloponnesischen 

 Krieges (München 2019 = 22020). 
 
WILL 22021 = W. Will, Herodot und Thukydides. Die Geburt der Geschichte (München 

 22021).  
 
WOODHEAD 1960 = A. G. Woodhead, Thucydides‘ Portrait of Cleon. Mnemosyne 13, 

 1960, 289-317. 
 
WOODHEAD 1970 = A. G. Woodhead, Thucydides on the Nature of Power. Martin 

 Class. Lectures 24 (Cambridge/Mass. 1970). (rez. Chr. Schneider, Gnomon 44, 

 1972, 235-240). 
 
ZEHNPFENNIG (HG.) 2019 = B. Zehnpfennig (Hg.), Die Sophisten. Ihr politisches 

 Denken in antiker und zeitgenössischer Gestalt (Baden-Baden 2019). 
 
ZINSMEIER 1998 = Th. Zinsmaier, : Wahrheit, Gerechtigkeit und Rhetorik in den Reden 

 Antiphons. Hermes 126, 1998, 398-422. 
 
ZOEPFFEL 1975 = R. Zoepffel, Historia und Geschichte bei Aristoteles. Abhdlg. 

 Heidelberger Akad. d. Wiss., phil.-hist. Kl. 1975,2 (Heidelberg 1975). 

 

 

 

Kontakt zum Autor: 

 

Prof. Dr. Rainer Wiegels 

Birkenstr. 9a 

79256 Buchenbach 

E-Mail: rainer.wiegels@uni-osnabrueck.de 

 

 
Dieser Beitrag ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - 4.0 In-

ternational Lizenz. 

mailto:rainer.wiegels@uni-osnabrueck.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

